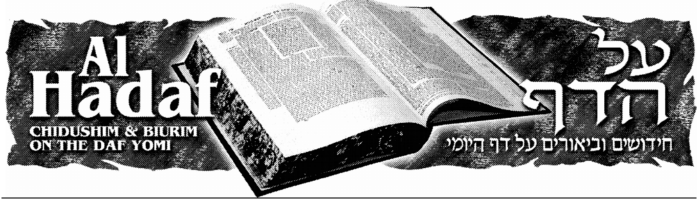
לזיינ משה בן יעקב צבי זייל (יאייצ טייז אדר) ולזיינ חנה בת מרדכי זייל (יאייצ חייי תמוז)



Pesachim 4/ No.23/ March 12 '06

• Edited by Rabbi Zev Dickstein •

פסחים דף נד-ע/יב אדר תשס"ו

#### דף נד: תשעה באב בין השמשות שלו אסור

• There is a halachic doubt as to whether *bein hashmoshos* (the twilight period between sunset and nightfall) is considered as daytime or nighttime.

Rava and R' Yochanan assert that the fast of *Tisha b'Av* begins at *bein hashmoshos*. [This means that one must stop eating before sunset on *Eruv Tisha b'Av* because of the possibility that *Tisha b'Av* begins at sunset.]

The Maggid Mishna¹ asks, since the fast of *Tisha b'Av* is not *min haTorah* why don't we apply the general rule of ספק דרבנן לקולא? One should be permitted to conduct himself leniently and continue to eat until it is definitely nighttime.

In answer, the Gevuras Ari (Taanis 12b), based on the words of the Ran (Pesachim 108a), postulates that we cannot apply the rule of ספק in cases where contradictory leniencies will emerge (דרי קולי דסתרי אהדדי). He reasons that if we were to permit one to eat on Erev Tisha b'Av during bein hashmoshos due to the uncertain status of that time period, by the same token we would have to permit one to break his fast and eat during bein hashmoshos following Tisha b'Av - because the same doubt applies equally to both of these periods (מינייהו מפקת האי). Now, if one were to eat during both of these bein hashmoshos periods, he would certainly be eating on Tisha b'Av because

"ממה נפשך" - either way (you look at it) - one of these two periods is definitely part of Tisha b'Av. If bein hashmoshos is classified as night, then it would be forbidden to eat during bein hashmoshos on the eve of Tisha b'Av, and on the other hand, if we say that bein hashmoshos is considered as day, then one may not break his fast after Tisha b'Av until nightfall. In such a case, the sages have no choice but to rule stringently and forbid eating during both bein hashmoshos periods. [It is considered illogical arbitrarily rule one period of bein hashmoshos permitted while ruling the other forbidden because we say, "האי מינייהו מפקת" -(lit., "which one should we exclude", meaning, there is no inherent reason for one period of bein hashmoshos to be more permitted than the other).12

#### מקום שנהגו שלא לעשות מלאכה בתשעה באב

- 1] The Mishna states that a person may not perform work on *Tisha b'Av* in a place where the custom is to abstain from work on *Tisha b'Av*. [The Ramoh says that the custom is to abstain from work which involves physical labor, but light household work is permitted.]
- The Mishna in Taanis 12b says that during the second series of fast days (called תענית ציבור) which were declared because of a lack of rain in Eretz Yisrael, the people were obligated to start fasting from the evening preceding the fast (as we do on Yom Kippur and Tisha b'Av), and

they were also forbidden to perform melacha on these fast days.

The Gemara (ibid., 13a) explains that in contrast to fasting which begins in the evening, the prohibition to perform melacha on a תענית does not begin until daybreak.

Rava and R' Yochanan (Pesachim 54b) assert that the laws of *Tisha b'Av* apply even during *bein hashmoshos* (the twilight period), even though there is halachic doubt whether that time period is classified as daytime or nighttime. Rashi comments that during *bein hashmoshos* one must refrain from eating <u>and performing melacha</u> (in places where there is a custom to abstain from working on *Tisha b'Av*).

The Magen Avraham<sup>3</sup> remarks that the words of Rashi indicate that the issur melacha (ban on working) on *Tisha b'Av* begins on the eve of *Tisha b'Av*. This is in contrast to the issur melacha on a taanis *tzibur* which does not begin until the morning as the Gemara says in Taanis (13a, cited above).

The Magen Avraham<sup>4</sup> explains why there is a difference between the issur melacha on Tisha b'Av and the issur melacha on a taanis tzibur: The Gemara in Taanis 12b indicates that working on a taanis tzibur was banned so that the masses should gather to pray. Since the prayer gathering was held during the daytime, there was no reason to ban melacha during the night. On the other hand, the issur melacha on Tisha b'Av (in the places that it was practiced) was instituted so that one should not get distracted from אבלות (mourning over the destruction of the Bais Hamikdash). Therefore, it stands to reason that the issur melacha on Tisha b'Av begins in the evening at the same time as the other laws of Tisha b'Av.

## **2**] An apparent contradiction:

Rashi (54b, cited above) indicates that the issur melacha on  $Tisha\ b'Av$  (in places where the custom is to abstain from working on  $Tisha\ b'Av$ ) begins in the evening, for Rashi says that during  $bein\ hashmoshos$  one must refrain from eating and performing melacha. On the other

hand, Rashi in Taanis (13a, דייה כשאמרו) remarks that the issur melacha on *Tisha b'Av* does not begin until daybreak (similar to the law concerning melacha on a taanis *tzibur*).

In answer, the Sefas Emes suggests that Rashi here in Pesachim is referring only to the bein hashmoshos period following the fast of Tisha b'Av. Rashi is not saying that one must begin to fast and abstain from melacha during bein hashmoshos preceding the fast. Rather, he is saying that at the end of the day on Tisha b'Av one may not break his fast and perform melacha until it is definitely nighttime (i.e., after bein hashmoshos).<sup>5</sup> Thus, these words of Rashi do not contradict the words of Rashi in Taanis where he says that the issur melacha on Tisha b'Av does not begin until daybreak.<sup>6</sup>

#### דף נה. הכא לא מיחזי כיוהרא

1] The Mishna (54b, cited above) says that even in places where the custom is to work on *Tisha b'Av*, talmidei chachamim behave stringently and abstain from work on *Tisha b'Av*.

Rabban Shimon b' Gamliel says that if a layman wishes to act stringently and conduct himself as a talmid chacham by refraining from melacha on *Tisha b'Av*, he is permitted to do so.

The Gemara (55a) cites the dissenting view of the Rabbanan who forbid a layman from conducting himself stringently in public by refraining from work (when everyone else is working) because it has the appearance of יוהרא (ga'avoh - conceit).

The Gemara explains that Rabban Shimon ben Gamliel, though agreeing to the concept of יוהרא, is of the opinion that abstention from work on *Tisha b'Av* will not necessarily be viewed as stemming from conceit because observers can attribute his idleness to a lack of available work.

A similar argument is mentioned above on 51b with regard to the custom of abstaining from work on Erev Pesach. The Mishna (50b) says that a person should conform to the local minhag so as to avoid machlokes - conflict.

Rava, however, explains that a visitor is permitted to follow the custom of his hometown and abstain from work on Erev Pesach in a town where the custom is to work because הרואה - observers will attribute his idleness to a lack of available work - and it will not cause any machlokes.<sup>7</sup>

The D'var Shmuel notes that the halacha stated by Rava on 51b seems to be universally accepted (by all Tannaim). He questions why it is not disputed by the Rabbanan who seem to reject the argument of אומר מלאכה הוא ידאין לו with regard to a layman who wishes to abstain from work on Tisha b'Av. Since the Rabbanan are concerned that a layman's idleness on Tisha b'Av might be noticed and will be envisaged as איהרא, they should forbid one from abstaining from work in a town where the custom is to work on Erev Pesach because his idleness might cause machlokes.

The Bircas Avraham says that יוהרא is not merely a concern that one might appear to others as though he is conceited. Rather, it is inappropriate to behave more piously than befitting one's true spiritual standing - even if his behavior goes unnoticed by others. Even though one's abstention from work often goes unnoticed by the local populace and does not machlokes, result in the Rabbanan, nevertheless, forbid a layman from behaving like a talmid chacham and abstaining from work on Tisha b'Av because it smacks of conceit.8

In contrast to Erev *Tisha b'Av*, on Erev Pesach there is no concern of איהרא in the case of one who abstains from work on Erev Pesach (in conformance with the custom of his hometown) because in that case the person's abstention from work is due to the minhag of his town and not because of a personal stringency that he decided to adopt.

2] The Meiri explains the reason talmidei chachamim conduct themselves more stringently than others with regard to issur melacha on *Tisha b'Av* is not merely because they have a tendency to adopt various chumros

(halachic stringencies), but because talmidei chachamim are able to properly appreciate the loss of the Bais Hamikdash. The reason for the custom to abstain from work on *Tisha b'Av* is that work distracts one from mourning. A talmid chacham keenly understands the value of *korbonos* and of *avodah* in the Bais Hamikdash and therefore it is appropriate for him to refrain from work so he can properly mourn the *churban Bais Hamikdash*. A simple person who does not appreciate the loss of the Bais Hamikdash is not expected to refrain from work since he is in any case not capable of properly mourning the churban.

#### דף נו. חזקיה המלך גנז ספר רפואות

1] In ancient time there was a ספר רפואות book of remedies (containing instructions for healing all types of diseases) which King Chizkiya hid and removed from circulation. The Gemara relates that the sages sanctioned this deed of Chizkiya Hamelech.

The Ramban<sup>10</sup> and Rashba<sup>11</sup> state that the ספר רפואות was written by Shlomo Hamelech, the wisest of all men, who knew the secrets of creation and the innate powers of all plants and herbs

The Seder HaDoros,<sup>12</sup> citing the Tashbatz, credits the authorship of the *Sefer Refuos* to one of Noach's children. He relates that when Noach and his family were in the teivah (ark) they were beset by various afflictions. At that time a *malach* (angel) transported one of Noach's sons to Gan Eden where he was taught the secrets of the *Sefer Refuos*.

Rashi explains that Chizkiya hid the ספר because sick people in his times would rely solely on its remedies and would fail to repent and daven to Hashem for salvation. The Ramban, Vayikra 26:11, explains that the righteous people of previous generations understood that their illnesses were a direct result of their sins. In fact, when Chizkiya Hamelech himself got sick, he consulted a navi (prophet), rather than a doctor, to determine

which sin lay at the root of his illness. [The Ramban explains that since most people lack this level of faith and rely on conventional remedies, Hashem, in turn, leaves us to the caprices of nature and He permitted doctors to treat the sick through natural methods ( ניתן רשות).]

2] The Rambam in his commentary on the Mishna takes issue with Rashi and maintains that the *Sefer Refuos* was hidden by Chizkiya because it was a sacrilegious compilation of unnatural remedies which were based on forbidden methods of divination (מנחש).

Alternatively, he suggests that the book contained a list of deadly poisons with their respective antidotes. Chizkiya concealed the book because there were wicked individuals who used the book to produce poisons with which to harm and kill people, rather than to formulate antidotes for healing.

The Rambam argues if indeed there existed a book containing orthodox healing methods, as Rashi says, the sages would never sanction concealing it. Of course a person must understand that Hashem is the true source of his cure, just as a person is expected to understand that Hashem is the source of his food. However, just as the sages would not deprive a starving man of his food, so too, they would not deprive people of a natural cure for their illnesses and expect them to depend on the supernatural.

The Chazon Ish,<sup>13</sup> in defense of Rashi, distinguishes between eating food and using medicine. The Torah often indicates that illness befalls a person because of his sins. In fact, because of this it was necessary for the Torah to teach that sick people are <u>permitted</u> to go to a doctor. Therefore, when the *Sefer Refuos* was misused and people no longer remembered the real cause of their illness, Chizkiya felt that it should be concealed.<sup>14</sup>

On the other hand, a person's hunger for food is not a punishment for his sins. [I.e., It was not necessary for the Torah to teach us that

a hungry person is permitted to eat.] Rather, if done in the proper manner, and with the proper intentions, eating is a means of avodas Hashem (service to Hashem) and is compared to the offering of *korbonos* on the mizbeach (see Avos 3:3).] Therefore, concealing food from hungry people is different from concealing the *Sefer Refuos* from sick people.<sup>15</sup>

## דף נז. יששכר איש כפר ברקאי כריך ידיה בשיראי

The Gemara relates that there was a Kohen Gadol named Yissachar from K'far Barkai who would wrap his hand with silk when performing the *avodah* (service) in the Bais Hamikdash. The Gemara says that this was considered a terrible disgrace to the *avodah*, and he eventually received a dreadful punishment for his deed.

Rashi explains that the Torah requires a Kohen performing *avodah* to hold the *kli shareis* - sacred vessel - directly with his hands. By wearing the silk gloves on his hand, Yissachar invalidated the *avodah* because the gloves constituted a *chatzitzah* (separation) between his hands and the vessel.

Moreover, Rashi explains that Yissachar wore gloves to protect his hands from getting bloodied from the *korbonos* (see Rashi Kreisos 28b). This was considered a disgrace to the *avodah* because a Kohen should be proud to have blood from the *avodah* on his hands. [See Gemara below on 65b, שבח הוא לבני אהרן שילכו - it is considered a honor for the Kohanim to walk through blood of *korbonos* up to their knees.]

The Panim Meiros<sup>16</sup> suggests that wearing gloves invalidates the *avodah* for another reason, namely יתור בגדים - donning extra vestments. The Gemara says that if a Kohen performs the *avodah* while wearing more garments (or fewer) than required by the Torah, the *avodah* is *posul*.

The Bach,<sup>17</sup> writes that one may not wear gloves during *davening* because it is disrespectful.

The T'shuvos Neta Sorek<sup>18</sup> attributes this halacha to our Gemara, explaining that tefillah (*davening*) is compared to *avodah* because it corresponds to the offering of *korbonos*. Just as it was considered disrespectful for a Kohen to wear gloves when performing *avodah* in the Bais Hamikdash, it is considered disrespectful for one standing before Hashem in prayer to don gloves, for he thereby demonstrates that he is occupied with his personal glory while *davening* to Hashem.

He speculates, however, that perhaps only elegant gloves which are worn for aesthetic purposes are forbidden, because wearing them demonstrates a preoccupation with one's personal glory. Perhaps, however, one who is very cold is permitted to wear heavy fur-lined gloves during *davening* since they are not ostentatious and it is obvious that he is wearing gloves because of the cold.<sup>19</sup>

In a similar vein, the Chashukei Chemed<sup>20</sup> permits a mohel to wear gloves during the circumcision if he is doing so to prevent infection (whether to protect himself or the baby). However, a mohel would be forbidden to don gloves if his purpose is to prevent his hands from getting soiled with blood, for that would demonstrate a lack of respect for the mitzyah.

## דף נח. תמיד נשחט בשמונה ומחצה וקרב בתשעה ומחצה

The Mishna says that normally, the afternoon *korbon tamid* was slaughtered eight-and-a-half hours into the day (i.e., 8 1/2 hours after daybreak, which is approx. 2:30 p.m.) and was burned on the mizbeach at 9 1/2 hours into the day. [On (an ordinary) Erev Pesach the *korbon tamid* was advanced one hour, to 7 1/2 hours in the day in order to leave time for the *korbon pesach* which, the posuk teaches, must be offered following the *tamid*.]

When Erev Pesach fell on Erev Shabbos, the *tamid* was advanced even more and was slaughtered 6 1/2 hours into the day (12:30 p.m.).

Rava explains that the time for offering the afternoon tamid starts at the beginning of the afternoon when the sun begins to cast its shadow eastward (i.e., 6 1/2 hours into the day). [Rashi explains that during the middle hour of the day (11:30 a.m. - 12:30 p.m.) the sun is directly overhead and its shadow is not noticeable.<sup>21</sup>] Rava explains that slaughtering of the tamid on an ordinary day is delayed until 8 1/2 hours of the day in order to allow enough time for offering all of the personal korbonos brought to the Bais Hamikdash that day (which must precede the tamid).

When Erev Pesach falls on Erev Shabbos, the time for slaughtering the *tamid* is advanced to 6 1/2 hours in the day to provide enough time afterwards to be able to offer the *korbon pesach* and roast it prior to Shabbos.

The Gemara in Berachos 26b says that tefillas shacharis corresponds to the morning korbon tamid and tefillas mincha corresponds to the afternoon tamid. The Rambam<sup>22</sup> rules that one should daven mincha 9 1/2 hours into the day (3:30 p.m.) because that is when the tamid was offered [on the mizbeach]23 as stated in our Mishna. [The second part of the afternoon, from 3:30 to 6:00, is called מנחה קטנה, whereas the earlier part of the afternoon is called מנחה גדולה. Berachos 26bl The Rambam writes that if one davened mincha during the early part of the afternoon, he is יוצא בדיעבד (fulfilled his obligation after the fact) because we find that the tamid is offered at that time when Erev Pesach falls on Erev Shabbos; however, one should preferably avoid davening מנחה גדולה.<sup>24</sup>

The Rosh<sup>25</sup> disagrees and maintains that there is no difference during which part of the afternoon one davens mincha because the entire afternoon is valid for the *tamid* offering. The fact that they delayed the *tamid* on an ordinary afternoon to allow time for other *korbonos* does not indicate that 9 1/2 hours into the day is the preferred time for *davening*.<sup>26</sup>

There are some Rishonim,<sup>27</sup> in fact, who maintain that מנחה גדולה is preferable to mincha k'tana.

The Shulchan Aruch<sup>28</sup> rules in accordance with the Rambam that mincha k'tana is the preferred time to daven.

The Aruch Hashulchan<sup>29</sup> contends that mincha k'tana is preferred only if one davens during the earlier part of mincha k'tana (e.g., between 3:30 and 4:45 p.m.), because that is when the daily *tamid* was actually offered. He argues that if one has a choice of *davening* mincha either at 12:30 p.m. or at 5:30 p.m. there is no advantage in *davening* at 5:30 because the *tamid* was in any case not offered at that time.

## דף נט. אף מחוסר כפורים בשאר ימות השנה

The Gemara (end of 58b) derives from a posuk (Vayikra 6:5, והקטיר עליה חלבי השלמים, that the afternoon tamid must be the final korbon of the day. The Gemara (beginning of 59a) cites a scriptural source which teaches that the korbon pesach is an exception to this rule and is offered after the tamid (as stated in the Mishna on 58a).

The braysoh (59a) says that the *korbonos* of a מחוטר מפורים are another exception. [A מחוטר is a *tamei* person, such as a *metzora* or *zav*, who must bring *korbonos* on the eighth day (after he became *tamei*) to finalize his taharah (purification). The offering of these *korbonos* allows him to eat kodashim - sanctified meat of *korbonos*.] If a מחוטר כפורים failed to bring his required *korbonos* prior to the *tamid* on Erev Pesach, he may bring them after the *tamid* since these *korbonos* are essential in order to permit him to partake of the *korbon* pesach that evening. The mitzvah of *korbon* pesach, being a kares-bearing mitzvah, overrides the issur of offering *korbonos* after the afternoon *tamid*.

R' Yishmael the son of R' Yochanan ben Brokah adds that not only is it possible for a מחוטר כפורים to offer his *korbonos* after the *tamid* on Erev Pesach, but he may do so throughout the entire year. Rashi explains that

in the event that a מחוסר כפורים happened to donate a *korbon* shelamim [on his eighth day] and he failed to offer his purification *korbonos* prior to the *tamid*, he may offer them later. Rashi explains that eating the meat of a *korbon* is a mitzvah. In order to enable the מחוסר to fulfill this mitzvah and partake of his *korbon* shelamim, R' Yishmael permits him to offer his purification *korbonos* after the *tamid* (in the event that he failed to offer them earlier in the day). [See Gemara for discussion as to why the mitzvah to eat his *korbon* takes precedence over the mitzvah to offer the *tamid* as the final *korbon* of the day.]

The Rambam<sup>30</sup> contends that the mitzvah to eat the meat of *korbonos* pertains only to Kohanim, in that the Kohanim's act of eating provides atonement for the owner of the *korbon* (הכחנים אוכלים ובעלים מתכפרין, Gemara 59b). However, the owner's act of eating his *korbon* is not a mitzvah act.

The Ramban<sup>31</sup> finds difficulty with the position of the Rambam in light of the fact that R' Yishmael permits a מחוטר coffer his purification *korbonos* after the *tamid* to enable him to eat the meat of his donated shelamim. This clearly indicates that there is a mitzvah for the owner to eat the meat of his *korbon* (as Rashi says).<sup>32</sup>

In answer, the Chafetz Chaim<sup>33</sup> suggests a new interpretation of the Gemara. According to the Rambam, R' Yishmael is <u>not</u> referring to the <u>mitzvah to eat</u> the meat of his *korbon* shelamim, as Rashi and the Ramban say, but rather to the <u>mitzvah to purify</u> oneself of *tumah*. R' Yishmael permits a מחוטר כפורים to offer his purification *korbonos* after the *tamid* to enable him to fulfill the mitzvah of purifying himself from *tumah*.<sup>34</sup>

## דף ס. קאי בשחיטה וקחשיב בזריקה

There are four avodos performed with the blood of a korbon: - שחיטה, קבלה, הולכה, וזריקה - slaughtering, receiving the blood, carrying the blood to the mizbeach, and throwing it on the

mizbeach. The Mishna (59b) says that when offering a *korbon pesach* it is essential to perform these four avodos לשמה - for the sake of a *korbon* pesach. If a lamb was designated for a *korbon pesach* and then it was slaughtered - with the intent that it be another *korbon* (such as a shelamim), the *korbon* is *posul* - invalid.

The Gemara, observing a redundancy in the wording of the Mishna, deduces that the defective intent of *shelo lishmah* takes effect even from one *avodah* to another. If during the *shechitah* of a *korbon pesach* one has the intent to perform the *zerikah shelo lishmah* (for the sake of another korbon), the *korbon* is *posul*.

Rashi explains that in such a case the *korbon* is <u>immediately</u> invalidated (at the time of *shechitah*) - even if the person subsequently changes his mind and performs the *zerikah* with the proper intent. Rashi thus indicates that even though his intent was to perform *zerikah* shelo *lishmah*, it is the *shechitah* that is invalidated. Since the *shelo lishmah* intent took place during the *shechitah*, it is deemed as though the *shechitah* was performed *shelo lishmah*.

The Yerushalmi (Pesachim 5:2)<sup>35</sup> says that thinking during the *shechitah* of a *korbon* about performing the haktoras eimurim (burning of its fats) *shelo lishmah* does <u>not</u> render the *korbon posul* - because the *shelo lishmah* invalidation is limited to the four blood avodos; thinking *shelo lishmah* during the burning of the eimurim on the mizbeach does not invalidate a korbon.

This Yerushalmi requires an explanation. Since thinking during the *shechitah* about performing a subsequent *avodah shelo lishmah* is considered as though one performed the *shechitah shelo lishmah*, the *korbon* should also be invalid if one had a *shelo lishmah* intent (during *shechitah*) regarding haktoras eimurim.<sup>36</sup>

The Rambam,<sup>37</sup> in codifying the halacha of our Gemara, writes that if one thinks during the *shechitah* that he will perform the *zerikah shelo lishmah* the *korbon* is *posul* because it is considered as though he performed the *zerikah* 

shelo lishmah (even if he subsequently retracted and performed the zerikah with the proper intent).

According to this Rambam the Yerushalmi is understood, for the Rambam reveals that thinking during the *shechitah* to perform the *zerikah shelo lishmah* is considered as though the *zerikah* was performed *shelo lishmah* (not the *shechitah*, as Rashi indicates). Thinking during the *shechitah* to burn the eimurim *shelo lishmah* does not invalidate the *korbon* because if one performs haktoras eimurim with a *shelo lishmah* intent the *korbon* is still valid.

The D'var Shmuel, citing the Mikdash Dovid,<sup>38</sup> suggests that Rashi agrees with the Rambam that the intent (during the act of shechitah) to throw the blood shelo lishmah invalidates the subsequent zerikah, not the Nevertheless, korbon shechitah. the immediately becomes posul, even before the zerikah is performed, because it is considered as a korbon whose blood has been spilled. Since the korbon will inevitably become posul during the subsequent zerikah (because the shelo lishmah intent will take effect then), there is no point in performing the zerikah. Since it is impossible to perform a valid zerikah, the korbon is viewed as though its blood has been spilled and the korbon is declared posul immediately (even according to Rashi).<sup>39</sup>

## דף סא. שחטו קודם לתמיד, יהא אחר ממרס בדמו

1] As stated above, the Gemara (59a) derives from a posuk that the *korbon pesach* should be slaughtered after the afternoon *tamid*. The Mishna (61a) says that if the *korbon pesach* was mistakenly slaughtered before the *tamid*, it is still valid. However, the *zerikah* of the *pesach* blood should be delayed until after the *zerikah* of the *tamid* blood. It is evident from the Mishna that not only is there a mitzvah for the *shechitah* of the *tamid* to precede the *shechitah* of the pesach, but there is also a mitzvah to ensure that its *zerikah* precede that of the *tamid*.

The Sha'agas Aryeh,<sup>40</sup> based on the Ramban, maintains that the posuk cited by the

Gemara on 59a (ערב, ובין הערביים) only teaches that the <u>shechitah</u> of the <u>tamid</u> should precede that of the pesach. He explains the reason the Mishna requires the <u>zerikah</u> of the <u>tamid</u> to precede that of the <u>pesach</u> is due to the general rule of מדיר קודם - preference [in the performance of mitzvos] is given to the more frequent mitzvah (Zevachim 89a).<sup>41</sup>

2] When Rosh Chodesh falls on Shabbos two prayers are inserted in bircas hamazon: the prayer of רצה which commemorates Shabbos, and יעלה ויבא which commemorates Rosh Chodesh. Based on the rule of תדיר קודם, the prayer precedes יעלה ויבא since יעלה ויבא since יעלה ויבא יעלה ויבא יעלה ויבא throughout the year.

The Sha'agas Aryeh<sup>42</sup> was asked about one who mistakenly began reciting יעלה ויבא prior to רצה: Should he interrupt יעלה ויבא and begin reciting יעלה or perhaps he should continue יעלה and recite יעלה afterwards.

The Sha'agas Aryeh ruled, based on our Mishna, that even if one has already started reciting יעלה ויבא he should interrupt אילה ויבא and begin reciting the more frequent prayer, and begin reciting the more frequent prayer, He adduces proof to this ruling from the fact that our Mishna says that one who mistakenly began offering his *pesach* before the *tamid* should stop in the middle and wait for the *tamid* to be slaughtered and processed since the *tamid* is more frequent.

[Note: The Gemara in Zevachim 91a qualifies the halacha of our Mishna, explaining that our Mishna is referring to a case in which one mistakenly slaughtered the *pesach* before the *tamid*, and then before performing the *zerikah*, slaughtered the *tamid* as well. Only in such a case does the Mishna give precedence to the blood of the *tamid*, based on its frequency. However, if the *tamid* has not yet been slaughtered, the owner of the *korbon pesach* is instructed to proceed with the *zerikah* of the blood of his *korbon* pesach, and not wait until the *tamid* is slaughtered and processed, even

though the *tamid* is תדיר and normally takes precedence.  $^{43}$ ן

## דף סב. האי ערל בר חיובא הוא הואיל דאי בעי מתקן נפשיה

• In addition to the requirement to perform the four avodos of a *korbon* for the sake of the proper *korbon* (i.e., *lishmah*), the avodos must also be performed לשם בעלים - for the sake of the owner (i.e., the person for whom the *korbon* provides atonement). If Reuven's *chattos* or *pesach* is slaughtered for the sake of Shimon, the *korbon* is *posul*. 45

Rava (Zevachim 7a) qualifies this halacha, stating that this disqualification (i.e., שלא לשם - not for the sake of the proper owner) applies only if the *avodah* was performed for the sake of a person who is subject to the same atonement as the owner of the korbon. However, if Reuven's *korbon chattos*, for example, was slaughtered for the sake of a person who did not sin and is not subject to a *chattos*, the disqualifying intent does not take effect and the *korbon* remains valid.

Based on Rava's qualification, Rabba says (62a, as explained by Rav Ashi) that if Reuven's korbon pesach is slaughtered for the sake of Shimon who is an ערל (uncircumcised), the korbon is still valid because Shimon is viewed as one who is not ממותו מחויב כפרה (subject to a korbon pesach) since an uncircumcised person may not offer a korbon pesach.

• The Torah, Sh'mos 12:48, states that an ערל may not partake of the *korbon* pesach. [This disqualification applies even to a person who is unable to circumcise himself due to no fault of his own, such as due to a dangerous medical condition.<sup>46</sup>]

Rav Chisdah disagrees and maintains that slaughtering a *pesach* for the sake of an ערל will disqualify the *korbon* pesach. Rav Chisdah argues even a person who is uncircumcised is considered as one who is uncircumcised is considered as one who is annotation of the considered as one who is annotation.

his power to correct his disqualification by having himself circumcised.

The Kehillos Yaakov<sup>47</sup> discusses whether Rav Chisdah's argument is valid even if Shimon cannot be circumcised due to a dangerous medical condition. Since circumcision is forbidden in such a case, Rav Chisdah should agree with Rabba that Shimon is considered אינו

R' Akiva Eiger<sup>48</sup> discusses another point. He wonders whether Rav Chisdah would agree with Rabba when Erev Pesach falls on Shabbos since one may not be circumcised on Shabbos (except for an infant on his eighth day). In such a case perhaps Shimon should be considered אינו מחויב כפרה כמותו since he is unable to circumcise himself in time for *pesach* (although he is at fault for failing to circumcise himself earlier).<sup>49</sup>

## דף סג. השוחט את הפסח על החמץ עובר בלאו

The Mishna says that if a person is in possession of *chametz* when he slaughters the *korbon* pesach, he violates the issur of לא תשחט (you shall not slaughter over *chametz*, Sh'mos 34:25) and he is subject to *malkus*.

The commentators wonder how it is possible to establish guilt for this sin and subject a transgressor to *malkus*. How can the witnesses (who observed him slaughtering the *pesach* while in possession of *chametz*) establish that the slaughterer did not silently nullify his *chametz* prior to the *shechitah*? [As mentioned numerous times above (see אור), דף ב, ד, ד, ב, ד, דף ב, ד, ד, ב, ד, ומייט by performing bitul (nullification of one's *chametz*) without physically destroying the *chametz*.]

Several possible solutions:

(a) The P'nei Yehoshua<sup>50</sup> cites the Rambam's opinion<sup>51</sup> that *bitul* is effective only for unknown *chametz*, but *chametz* whose whereabouts are known must be physically destroyed. [Note: There are different versions of the text of the Rambam, and there is much

debate as to his view on this matter.<sup>52</sup>] Accordingly, Bais Din can establish the slaughterer's guilt through testimony that he had visible *chametz* in his possession at the time.

- (b) The Pri Megadim<sup>53</sup> explains that there is an assumption that if indeed the slaughterer performed bitul he certainly would have informed the witnesses of this fact before In order to incur malkus, a shechitah. transgressor must be warned that the act which he is about to commit carries the penalty of malkus, and the sinner must indicate that he fully understands the warning by responding an על פי כן - even so [I will continue with my transgression]. The slaughterer's failure to explain to the witnesses that he nullified his chametz is sufficient proof that he is guilty of owning chametz which was never nullified.
- (c) The Sha'agas Aryeh<sup>54</sup> cites the Gemara above on 5b which says that a *shomer* (custodian) who keeps other people's *chametz* in his home violates בל יראה (if he accepted legal responsibility for the *chametz*). The Sha'agas Aryeh argues that *bitul* is not a viable option for a *shomer* because one is not empowered to nullify his friend's *chametz*; his only choice is to return the *chametz* to its owner before Pesach or to destroy it.

The Sha'agas Aryeh suggests that perhaps malkus can be meted out only to a slaughterer who was guarding his friend's chametz in his home. In such a case it is possible for witnesses to establish for certain that the slaughterer is in violation of א תשחט על חמץ since bitul is not a viable option for such an individual.

(d) Alternatively, the Sha'agas Aryeh suggests that *malkus* can be meted out to one who buys or makes *chametz* after midday on Erev Pesach, for after the sixth hour on Erev Pesach it is no longer possible to perform *bitul* (as stated above).<sup>55</sup>

#### דף סד. שחט ישראל וקבל הכהן

The Mishna, in describing the procedure for offering the *korbon* pesach, states that a

Yisrael (non-Kohen) would perform the *shechitah* and a Kohen would receive the blood (קבלת).

This is based on the halacha that מקבלה - a Kohen is required [only] from the *avodah* of קבלה and onward, but *shechitah* may be performed by a non-Kohen (Zevachim 32a).

Tosfos in Kiddushin 76b (סוד"ה אין בודקין) states that although a *korbon* slaughtered by a Yisrael is valid, *l'chatchilah* - preferably - a Kohen should perform the *shechitah*. 56

The Shaar Hamelech<sup>57</sup> and the Rashash (Yevamos 33b) suggest a fascinating chiddush (novelty). They infer from the words of Rashi in Yevamos 33b (דייה שחיטה בזר) that although shechitah performed by a Yisrael is valid, such a shechitah is not significant enough to override Shabbos.<sup>58</sup> Rashi indicates that if a Yisrael slaughters the korbon tamid on Shabbos, he is subject to a penalty for violating Shabbos (even though the korbon tamid overrides Shabbos).

The Rashash points out that our Mishna indicates to the contrary. The Mishna concludes, כמעשהו בשבת - the procedure [for the korbon pesach when Erev Pesach falls] on Shabbos is the same as during the week. This clearly indicates that even on Shabbos a Yisrael may perform the shechitah (for the Mishna says that a Yisrael slaughters the pesach).

In answer, the Rashash distinguishes between a *korbon tzibur* (communal offering, such as the *tamid*), and a *korbon yachid* (personal offering). He cites Rashi above on 7b (דייה פסח וקדשים) who says that there is a special mitzvah for the owner of a *korbon pesach* (as well the owner of other personal *korbonos*) to slaughter his own korbon. <sup>59</sup> Consequently, it is possible that the above-cited Tosfos in Kiddushin (who says that it is preferable for Kohanim to perform the *shechitah*) is referring only to a *korbon tzibur*, but not to a *korbon yachid* which should preferably be slaughtered by its owner.

The Rashash accordingly suggests that Rashi (in Yevamos) only precludes a Yisrael from slaughtering a korbon tzibur on Shabbos, but a korbon pesach may be slaughtered by a Yisrael even on Shabbos. [Note: In essence the korbon pesach is a korbon yachid because each korbon is privately owned (by one or several private individuals); it is not a communal korbon offered on behalf of the entire community (Yoma 51a). Nevertheless, since the entire klal Yisrael must offer their pesachim simultaneously, a korbon pesach assumes aspects of a korbon tzibur, see Rashi bottom of 66b אינקרי 1.160

• The Cheshek Shlomo (Menachos 19b) cites the Zohar<sup>61</sup> which appears to say that a Yisrael should perform *shechitah*, not a Kohen. The Cheshek Shlomo suggests that the Zohar is referring to *korbonos yachid* in that there is a mitzvah for the owner to slaughter his own *korbon* (as above). However, a *korbon tzibur* should be slaughtered by a kohen (as Tosfos says in Kiddushin).

The Bais Yitzchak, 62 in explanation of the Zohar, suggests that it was preferable to have Yisraelim perform *shechitah* so that the Kohanim would avoid staining their bigdei kehunah - priestly garments. [The Gemara on 65b says that if a Kohen performs an *avodah* while wearing soiled garments, the *avodah* is *posul* - invalid.] 63

• The Minchas Chinuch<sup>64</sup> cites the Gemara in Kiddushin 42b which indicates that if one does not slaughter his own *korbon pesach* he must appoint the shochet to act as his shaliach (agent). He deduces from this Gemara that there is a mitzvah for one to slaughter his own *korbon* (or to at least appoint a shaliach to do it on his behalf).

## דף סה: שבח לבני אהרן שיהלכו עד ארכבותיהם בדם

1] The Gemara relates that on erev Pesach it was customary to plug up the drain in the azarah and the blood of all the pesachim would

accumulate and reach the knees of the Kohanim. The Gemara explains that (according to the Chachamim) this was done because it was admirable for the Kohanim serving in the Bais Hamikdash to walk in blood because it signified how beloved the *avodah* was to them.

The Mishna in Zevachim 15b teaches that the Kohanim must stand directly on the floor of the azarah while performing the *avodah* without any *chatzitzah* (separation) between their feet and the azarah. The Gemara thus questions why the blood did not constitute a *chatzitzah* between the Kohanim's feet and the floor of the azarah. The Gemara answers that only dried out and hardened blood constitutes a *chatzitzah*, but not wet blood.

When a *tamei* person immerses in a *mikveh* he may not have foreign matter attached to his body (for this would constitute a *chatzitzah*). The Gemara in Eruvin 4b says, however, that if the attached object is of no concern to the individual (i.e., אינו מקפיד) it is not considered a *chatzitzah*.

The Ramoh<sup>65</sup> rules regarding the laws of tevilah in a *mikveh* that dry blood is not considered a *chatzitzah* if attached to a person whose profession brings him into constant contact with blood, such as a butcher, because such a person doesn't have a קפידה (objection) to blood on his body. [Note: The Rabbanan, however, instituted that all foreign objects should be removed before tevilah - even something such as blood on a butcher's hand.<sup>66</sup>]

The Shvus Yaakov<sup>67</sup> finds difficulty with the Ramoh's ruling because our Gemara indicates that <u>dry</u> blood on a Kohen <u>is</u> considered a *chatzitzah* even though a Kohen, just as a butcher, is constantly involved with the slaughter of animals.

The Bais Yitzchak,<sup>68</sup> in answer to this question, points out that even a Yisrael is permitted to slaughter a korbon. Moreover, he cites the Zohar (mentioned above) that in general the Kohanim refrained from performing *shechitah* [in order not to soil their bigdei kehunah, see above]. Kohanim, therefore, are

not in the same category as butchers who are constantly slaughtering animals.<sup>69</sup>

2] The Halachos Ketanos<sup>70</sup> rules that dry blood on the hands of a mohel is not considered a *chatzitzah* and he permits a mohel to wash his hands for bread (*netilas yodayim*) even when there is some dry blood on his hand. He argues that just as the Gemara considers it admirable for the Kohanim to tread in the blood of *korbonos*, it is also admirable for a mohel to have blood on his hands for that signifies his passion for *bris milah*. Consequently, the Halachos Ketanos reasons that a mohel is not about blood on his hands and it therefore does not constitute a *chatzitzah*.

The Shvus Yaakov<sup>71</sup> disagrees with the Halachos Ketanos and points out an inherent flaw in his proof. Our Gemara indicates that although it is admirable for Kohanim to walk in blood, it is considered a *chatzitzah* after it dries. This proves, contrary to the Halachos Ketanos, that despite the fact that blood on a mohel is an admirable mark, it is still considered a *chatzitzah* when it dries.

#### דף סו. כל מלאכה שאפשר לעשותה מערב שבת אינה דוחה את השבת

The Gemara (66a) derives from a posuk that when Erev Pesach falls on Shabbos, the offering of the korbon pesach overrides Shabbos. R' Akiva (Mishna 65b) asserts that only those melachos which cannot be performed before Shabbos, such as the slaughtering of the *pesach* (which must be performed on Erev Pesach), override Shabbos. However, מכשירין שאפשר - preparations [for the korbon pesach] which could have been taken care of before Shabbos - do not override Shabbos. For example, if one forgot to remove a disqualifying wart from his korbon pesach before Shabbos, according to R' Akiva the wart may not be removed on Shabbos (and thus the korbon may not be offered).

Moreover, R' Akiva asserts that even preparations which involve only an issur

*miderabbanan* may not be performed on Shabbos, since they could have been taken care of before Shabbos.

The following is an example of an issur *miderabbanan* which R' Akiva forbids even for the sake of the mitzvah of *korbon* pesach:

• The purification of a טמא מת (person who came in contact with a corpse) involves sprinkling him on the third and seventh day (of his tumah) with מי (water containing the ashes of the parah adumah). On the seventh day after the sprinkling he immerses in a mikveh and after sunset he is permitted to eat terumah and kodashim (meat of korbonos). Sprinkling a with mei chattos is rabbinically forbidden on Shabbos. [Rashi explains that since it renders a tamei person fit to eat kodashim it resembles an act of מתקן - fixing or completing an object.]<sup>72</sup>

R' Akiva maintains that a טמא מת whose seventh day falls on Erev Pesach may not be sprinkled with mei *chattos* when Erev Pesach falls on Shabbos, because the mitzvah of *korbon pesach* does not override the issur of sprinkling with mei *chattos* on Shabbos. [Consequently, he cannot bring his *korbon pesach* since he will not be able to purify himself before Pesach.]

Now, this halacha requires clarification. Since the mei *chattos* must be sprinkled on the seventh day and not on the sixth, the אטט did not have the option of having the mei *chattos* sprinkled before Shabbos (since his seventh day fell on Shabbos). Since the sprinkling could not have been performed before Shabbos, an explanation is required as to why R' Akiva does not permit it for the sake of the *korbon pesach* - just as he permits other issurim, which could not be performed before Shabbos -even issurim *min haTorah*, such as the *shechitah* of the *korbon* pesach.

The commentators offer two solutions:

(a) Rashi (ד״ה הבא לי מועד) explains that since the sprinkling of a טמא מת is only indirectly associated with the *korbon* pesach, it does not override Shabbos, even if it could not have been performed prior to Shabbos/Erev Pesach.

(b) Alternatively, the Yerushalmi (6:3) explains that the Torah permits on Shabbos only those melachos which must always be performed on Erev Pesach, such as shechitah. preparatory acts which generally can be performed before Erev Pesach are classified as and do not have the power to override Shabbos, even if in a particular situation an unavoidable accident occurred which delayed the preparation until Erev Pesach/Shabbos. Since, the purification of a טמא מת generally need not be performed on Erev Pesach, such an act is classified as מכשירין and does not have the power to override Shabbos - even in a situation where the tamei meis was unable to purify himself earlier.

There is a practical difference between these two opinions with regard to an animal that developed a wart on Erev Pesach/Shabbos. According to Rashi, since it was not possible to remove the wart prior to Shabbos, its removal should override Shabbos (since, unlike the sprinkling of a *tamei* meis, it directly relates to the offering of the *korbon* pesach).

On the other hand, according to the Yerushalmi the removal of the wart is classified as מכשירין, even though the wart developed on Shabbos - since the act of wart-removal is an act that can generally be performed prior to Erev Pesach.<sup>74</sup> [Note: See related discussion in Al Hadaf, Shabbos דף קלב.

## דף סז. מצורע שנכנס לפנים ממחיצתו בארבעים

The Torah, Bamidbar 5:2, states that a *metzora* (person who has *tzoraas* - a type of skin affliction described in Vayikra 13 and 14), as well as people with other types of *tumah*, must be sent out of the camp. The Torah strengthens this requirement by adding, ולא - and they shall not contaminate their camps.

The Gemara explains that there are three camps: (a) מחנה שכינה - the Divine camp - which is the innermost camp, referring to the courtyard of the Bais Hamikdash. (b) מחנה לויה

- the Levite camp, which refers to the Temple Mount, and (c) מחנה ישראל - the Israelite camp, which is the outermost camp, referring to the city of Yerushalaim.

The Torah (Vayikra 13:46) states בדד ישב [a metzora] must sit alone [outside the camp]. The Gemara derives from this posuk that a metzora is isolated from people with other types of tumah. Whereas the others are expelled from either the first or second camp and are permitted to remain in Yerushalaim, a metzora is expelled from all three camps. The Mishna in Keilim 1:7 adds that a metzora is not only expelled from Yerushalaim but also from any walled city in Eretz Yisrael. The Rambam valled cities are not considered as מחנה ישראל, the posuk בדד ישב (he must sit alone) teaches that a metzora may not remain inside a walled city. The state of the campa in the cam

The Gemara cites a braysoh which states that if a *metzora* goes beyond his permitted boundary (i.e., he enters Yerushalaim), he is subject to *malkus* for transgressing the לא תעשה (negative commandment) of ולא יטמאו את - they shall not contaminate their camps.

Rashi (ד״ה לפנים) indicates that a *metzora* who enters any walled city in Eretz Yisrael is subject to malkus.

The Rambam.80 however. draws distinction between Yerushalaim and other walled cities, for he is of the opinion that walled cities do not qualify as מחנה ישראל (in that they do not have the same measure of sanctity as Yerushalaim<sup>81</sup>). Therefore, he says that the לא ס תעשה of מחניהםולא יטמאו את pertains only to Yerushalaim which is classified as ישראל מחנה. A metzora who enters another walled city is in violation of the עשה מצות (positive commandment) of בדד ישב but he is not in violation of the לא תעשה (and there is no penalty of malkus for the violation of a מצות עשה).

The Sifri<sup>82</sup> states that Yehoshua upon conquering Eretz Yisrael consecrated all walled cities and conferred upon them the sanctity of מתנה ישראל. The Sifri thus indicates that a

metzora who enters any walled city is subject to malkus (as Rashi says) because all walled cities are classified as מחנה ישראל.

#### דף סח: הכל מודים בעצרת דבעינן נמי לכם מאי טעמא, יום שניתנה בו תורה הוא

The Gemara discusses the obligation of *Simchas Yom Tov* - rejoicing on the festivals. R' Yehoshua says one must spend a portion of the day in spiritual pursuits (i.e., prayer and Torah study) and a portion of the day rejoicing with food and drink. R' Eliezer asserts that if a person wishes, he may spend the entire day in prayer and Torah study.

The Gemara concludes, however, that R' Yehoshua agrees that on the festival of Shavuos one may not study all day. Rather, one is obligated to rejoice part of the day on Shavuos with food and drink because "it is the day on which the Torah was given."

Question: Why is the commemoration of Mattan Torah a reason to rejoice with food and drink?

- (a) Rashi explains that we are obligated to demonstrate through eating and drinking that we are pleased with the Torah and we do not consider the Torah as a difficult burden (see Rabbeinu Dovid).
- (b) The Bais HaLevi<sup>84</sup> explains this Gemara in light of the Midrash which says that the Malachim (angels) on high originally did not let Moshe take the Torah until he proved to them that the Torah was suited more for mortal beings than for angels. Moshe argued that there are many mitzvos of the Torah which involve physical acts and thus can be observed only be physical beings.

Therefore, on Shavuos it is important to eat and drink [in observance of *Simchas Yom Tov*] to demonstrate that we are deserving of the Torah [because we fulfill mitzvos with physical acts].

The Bais HaLevi adds that this is a possible reason for the custom to eat dairy on Shavuos. We want to demonstrate that we are careful to fulifll the complicated laws of bosor b'chalav

(not mixing milk and meat), since these are laws which involves eating and thus pertain only to humans.

The Mo'adim U'Zmanim<sup>84a</sup> adds that the custom of eating dariy on Shavuos is particularly appropriate based on the Midrash which relates that when Moshe wanted to take the Torah from on high the Malachim wanted to Hashem then changed Moshe harm him. Rabbeinu's countenance so that he appeared as Avraham Avinu. Moshe then told the Malachim, "aren't you ashamed that when you visited Avraham you ate milk and meat together even though every young Jewish child knows that this is foribidden by the Torah!" 84b Since Moshe previled over the angels based on the fact that they violated the laws of בשר בחלב, we eat a meal consisting of milk and [then] meat while meticulously keeping everying separate in observance the law of בשר בחלב.

## דף סט. ערל שלא מל ענוש כרת דרמי חיובא עליה

- The Torah says that a person who fails to offer a *korbon pesach* is subject to kares (Bamidbar 9:13). If, however, one was *tamei* on Erev Pesach or was בדרך רחוקה at a distance from the Bais Hamikdash, he is exempt from kares. [Note: One who fails to bring a *korbon pesach* can exempt himself of kares by offering a *pesach sheni* on the fourteenth of Iyar.]
- The Torah forbids an ערל (uncircumcised person) from offering a *korbon pesach* and from partaking of its meat (Sh'mos 12:48).

The Gemara says that if an ערל neglects to have himself circumcised on Erev Pesach and consequently is unable to offer a *korbon* pesach, he is subject to kares for his failure to offer the pesach. The Gemara explains that this is considered a deliberate violation of his *korbon* pesach obligation even though he is halachically unfit to offer a *korbon* pesach in his uncircumcised state, because he could have corrected the situation on Erev Pesach while there was still time to offer the korbon.

Rashi notes that a person who fails to offer the *korbon pesach* due to being בדרך רחוקה (far away from the Bais Hamikdash) on Erev Pesach is exempt from kares even though he too, was negligent for not leaving his house in time to arrive in Yerushalaim by Erev Pesach. Rashi explains that such a person is not subject to kares because his negligence occurred at a time that אדיין לא רמיא חיובא עליה - the *pesach* obligation was not yet upon him (i.e., it was several days or weeks before Pesach). Since, when the time for offering the *korbon pesach* arrived (i.e., Erev Pesach in the afternoon) he was unable to correct the situation (because he was too far away), he is exempt from kares.

In contrast, an ערל who neglects to circumcise himself on Erev Pesach is subject to kares because he failed to correct the situation on Erev Pesach when רמיא חיובא עליה - the pesach obligation was already upon him. 85

The Minchas Chinuch<sup>86</sup> remarks that it appears from the words of Rashi that a person is not under obligation to plan and prepare for a mitzvah until the time for the mitzvah arrives. However, he strongly rejects this notion, for it would follow that a person need not build a Succah or purchase a *lulav* before Succos arrives, even though once Succos arrives it is obviously too late to build a Succah and to purchase a *lulav*. The Minchas Chinuch asserts that certainly the Torah required a person to make all necessary preparations prior to the time of a mitzvah to ensure the fulfillment of the mitzvah.

He explains that Rashi's distinction between negligence during the time of the mitzvah and prior to the time of the mitzvah pertains only with respect to kares culpability, but Rashi agrees that one is under obligation to prepare for a mitzvah in advance.<sup>87</sup>

#### דף ע. כדי שהיא פסח נאכל על השובע

1] The Mishna (69b) says that a large *korbon* pesach group with many participants would offer a *korbon chagigah* in accompaniment of their *korbon* pesach. The Gemara (70a)

explains that the purpose of this korbon chagigah is to ensure that the korbon pesach is eaten על השובע - on a full stomach. Since each participant of a large group receives only a small portion of the korbon pesach meat, each one must first fill himself with the meat of the chagigah because one must eat the korbon pesach on a full stomach. [This korbon chagigah is called הגינת מייד - the chagigah offered on the 14th on Nissan.]

Tosfos, citing the Yerushalmi, explains that if one eats the *korbon pesach* in a hungry state he might eat it very quickly and mistakenly crack a bone. Since the Torah forbids breaking a bone of the *pesach* (ועצם לא תשברו בו, Sh'mos 12:46), the sages instituted that the *korbon pesach* be eaten on a full stomach.

The Hafloah explains that the mitzvah of eating the *korbon pesach* על השובע is based on the adage רווחא לבסימא שכיח (cited by the Gemara in Megillah 7b) - [even if one is satiated] one finds room for sweet and delicious foods. If one is already satiated from eating other foods and, nevertheless, eats the *korbon pesach* with zest, as if it were a delectable desert, he thereby demonstrates how dear the mitzvah is to him.

The Kesef Mishna, 88 citing the Mechilta, says that the requirement of על השובע is derived from a posuk, thus indicating contrary to Tosfos - that this mitzvah is a Torah requirement.

The Rambam<sup>89</sup> indicates that the Torah does not require one to eat the *korbon* on a full stomach, but rather that one complete his meal with, and become satiated from, the *korbon* pesach.<sup>90</sup> This seems to be the opinion of Rashi as well (see Rashi אַכּה שׁוֹבע).

**2]** The Rambam $^{91}$  rules, based on a Gemara in Temurah 23a, that all korbonos must be eaten על  $^{92}$ . השובע

Accordingly, our Gemara requires clarification for what point is there in bringing a *chagigah* with the *korbon pesach* if the *korbon chagigah* itself must be eaten על השובע?

R' Chaim Brisker,  $^{93}$  in answer to this question, suggests that the mitzvah to eat korbonos על השובע applies only to the Kohanim's portion of the korbonos, but not to the owner's portion. He bases this on the words of the Rambam $^{94}$  (cited above on אור דף נט which imply that the mitzvah to eat the meat of korbon pertains only to the Kohanim's portion, but not to the owner's portion.

The *korbon pesach*, however, is an exception because there is a mitzvah incumbent on each person to eat from the *korbon* pesach, and it is not a mitzvah reserved just for Kohanim. Consequently, it follows that everyone is obligated to eat the *korbon pesach* yellow. Thus, it is understandable why the Mishna recommends eating a *korbon chagigah* before the *korbon pesach*, because Yisraelim are obligated to eat the *pesach* yellow but not the *chagigah*.

# Moving???

Please notify us at least 4 weeks in advance to ensure you do not miss any issues.

Bulk mail is not always forwarded. It is often returned to us at our expense. Thank You!



1) זייל המגיד משנה פייה מהלי תענית הייז - אעייג דספק דרבנן הוא בכי האי ספק אזלינן לחומרא, עכייל (עי מנחייח מצוה שיייג אות טי)

(2) [וצ"ל דסברא זו בפלוגתא תליי שהרי שמואל ס"ל תש"ב ביהשמ"ש שלו מותר והנה יש לעיין לפי"ז לענין שבת למה מתירין שבות בביהש"מ כדמבואר באו"ח ריש סימן רסייא וכן בסימן שמייב, והרי הוא תרתי דסתרי להתיר ביהשיים בין בתחלת השבת ובין בסוף (וי"ל דלא חיישינן לתרתי דסתרי אאייכ הנהגת ב' דברים הסותרים מוכרח, כגון ביטול די כוסות, או עכייפ שכיח ביותר כגון אכילה ביהשיימ ביום תענית לפי הצד דביהשיים מותר, ודוייק), ועי מגייא סימן שמייב דמצדד לאסור ביהשמייש דסוף היום במוצאי שבת דחמיר אפוקי יומא מעיולי יומא דמספיקא לא פקע קדושה, ולפייז לכאוי הדיון במכילתין אינו אלא אביהשיימ דערב תשייב אבל פשיטא לן דביהשיימ דמוצאי תשייב אסורה ואייכ תו לא שייך סברת הגבוייא משום דלא מצדדין להתיר אלא ביהשיים דערב תשייב, ובאמת כן קייייל בריש הלכות תענית סיי תקסייב לענין שאר די צומות דצריך להשלים עד צאהייכ (אעייג דמשמע במכילתין דלא אסרינן ביהשיים אלא בתשייב או בתענית ציבור על הגשמים שמתחיל מבערב ולא בהגי צומות), ועייש בבית יוסף בשם תוסי ובשעהייצ סקייא בשם הגי מיימי הטעם משום דאפוקי יומא חמיר טפי יידלא נפיק היום מחזקתויי (וקצת צייע לפי סברא זו למה לא קיי"ל דכל ספק ביהש"מ דינו כיום גם לקולא כגון לענין תפלת מנחה), ולכאוי יש עוד סברא להקל יותר לענין ביהשיימ בתחלת היום להחשיבו כאילו עדיין יום הוא ולהחמיר בסוף היום משום דקיייל עד ציהייכ יממא הוא (עי ריש פסחים דף ב. ומגילה דף כ:), והא דחשבינן ביהשיימ כספק יום כתב תוסי (שם) משום דאנן לא בקיאין בציהייכ, ולפייז לכאוי יש מקום גדול להחמיר בסוף היום כיון דלפי ראות ענינו עדיין לא יצא הכוכבים ממילא צריד לנהוג בו כאילו עדיין ודאי יום הוא, ודוייק.

3) ומסיים שם רשיי דאין מפרסמין הדבר.

4) אוייח סימו תקנייד סייק כייג.

5) אולם כבר העיר השפייא דרשייי לקמן דייה לא למלאכה משמע דאסור במלאכה בביהשיים לפני תשייב, וכן עי פנייי שדחה פשט זו, ועי שיעורי רי שמואל רוזבסקי. 6) לפי סברת גבו"א המובא לעיל, יש לעיין למה לא מקילין בכה"ג באיסור מלאכה בסוף תשייב.

#### דף נה

7) עי מגייא סימן תצייג סקייו שמאריך בענין לא תתגודדו וכי דסברא זו של הרואה אומר וכוי לא קאי למסקנא.

8) [תירוץ זה על פי הברכת אברהם כאן (ואולי זהו כוונת הדבר שמואל, עייש) ומיימ לא כתבנו ממש כדבריו, דהברכייא מחלק בין הוייא הגמי דאמרינן חיישינן ליוהרא (רייל שיש בזה משום יוהרא בעצם אפיי בלי חשש הרואים) ולמסקנא אמרינן מיחזי כיוהרא (דמשמע דוקא משום חשש הרואים) משאייכ לדברינו אמרינן אף למסקנא שאסור להחמיר משום חשש יוהרא אף כשליכא רואים (כגון אם הרואים אומרים דמלאכה הוא דאין לו), והנה אף לדברינו מסתברא דלא שייך יוהרא אלא ברבים דמתפאר בזה שהוא נוהג כתייח, ועי בייח אוייח סימן אי שכי דלעולם טוב יותר לעשות מצוה בצינעה ושלא להתפאר בעשיית מצוה לפי גדולים, והענין עדיין צב״ק מיימ העיקר שבכוונת הלב תליי מילתא, והי יראה אל לבב].

9) פעם שמעתי על דרך זה לבאר לשון המחבר ריש או״ח סעיף ג׳ - ראוי לכל ירא שמים להיות מיצר ודואד על החורבן (עייפ דברי הראייש ריש מסי ברכות סייב), דיש מקשים למה הדגיש ייירא שמים" שהיה לו לסתום שראוי להיות מיצר וכוי וכל מי שרוצה להחמיר ע"ז יבא ויחמיר, וי"ל ע"פ המאירי דדוקא ירא שמים ות"ח שייד לאבלות על החורבן, אבל סתם בן אדם אין שום ענין שיהא מיצר על החורבן בכל יום שהרי אינו מבין החורבן כראוי.

.10) בהקדמתו לפירושו על התורה.

.11) שויית הרשבייא חייא סוף סימן תיייג

12) אלף תרנייז.

14) וכי שם עוד דחזקיה גנז הספר משום שדורו היה על דרגה גדולה של בטחון (כדמצינו בסנהדרין דף צד: בדקו מדן ועד באר שבע ולא מצאו עם הארץ) וממילא היו ראוין לעמוד בדרגה זו של אמונה שלא להשתמש ברופאים כלל כמשייכ הרמב"ן בחוקותי - יימה חלק לרופאים בבית עושי רצון הייי (וכפשוטו רשייי והרשב"א לא משמע כן, וז"ל הרשב"א שם "החכם (שלמה המלך) בחכמתו עשה ספרו...עד שהיו העולם סומכים עליהם בחליים ולא היו דורשים את השם וכוי.

15) [עי בייר תולדות פרשה סייה דחיזקיה חידש חולה שיתרפא, משמע דעד זמן חיזקיה לא היה אדם נופל לחולי אלא עד סמוך לזמן מיתתו ושוב לא עמד מחליו עד שבא חזקיה והתפלל שיהא אדם חולה ויתרפה על ידי תפלה קודם לכן (כדי שישוב אל הי), וצייע קצת לפייז מה היה התכלית של ספר הרפואות קודם זמן חזקיה, (ועייע בסנהדרין דף קז: -עד אלישע לא היה חולה מתרפא), ועי בספר ילקוט המאירי כאן].

#### דף נז

. 16) חייב סימן נייח, וכייכ הבאר שבע בסוף כריתות (ומבאר הפניימ דהיינו לפי שיטת רבא דסייל דבגד גי על גי מיקרי יתור בגדים אפיי שלא במקום בגדים).

מובא תנידנייי), מובא אוייח ריש סימן צייא (וֹכי ייוקורא אני עליהם ויד רשעים אל תנידנייי), מובא רמנייא שם ורמשוייר שם סייק יייר.

אוייח סימן וי (להרי שרגא צבי טעננעבוים זייל אבייד סענדרא ומעזא-טשאטה (18 במדינת אונגארו).

19) (ומסיים על זה ייכולי האי ואולייי) והנה הנטע שורק נקט דהאיסור לבישת בתי ידים משום דהרואה אומר דעושה כן מחמת גיאות וכבוד עצמו וממילא איכא בזיון לשמים, אולם בהב״ח מבואר דהחסרון בלבישת בתי ידים משום דאין עומדים כן לפני השררה וממילא גנאי הוא לעמוד בפני הי בשעת תפלה, לפייז לכאוי ליכא היתר ללובשן מפני הקור (אם לא במקומות שנוהגין לעמוד כן לפני השררה), ועוד לפי"ז יתכן דמותר ללבוש בתי ידים החשובין שלובשים הנשים ליופי ובלבד שנוהגין לעמוד כן בפני השררה, וכן משמע במג"א שכי אין ללבוש בתי ידים כדרך עוברי דרכים, ודו"ק.

20) ספר ייחשוקי חמדיי הנדפס מחדש מאת הגי רי יצחק זילבערשטיין שליטייא (חתן של ר' שלום יוסף אלישב שליט"א

דף נח

21) הנה רש"י כאן משמע קצת דהא אין מקריבין תמיד עד שש ומחצה הוא מן התורה ולא רק משום גזירה דאין אנו בקיאין כייכ בזמן חצות, אולם הפרייח אוייח סימן רלייג פסק דבדיעבד אם התפלל מנחה מיד אחר חצות יצא דנקט דמעיקר הדין זמן תמיד בחצות וכן פסק הערוהייש שם סייק יייג (וכן מבואר לעיל בדף ה. ובתוסי שם לא תשחט, דבדיעבד אם שחט התמיד מיד אחר חצות יצא), אולם התפלל מיימ סימן רלייג פסק דאעייג דמעיקר הדין זמנה בחצות מיימ אם התפלל קודם וי ומחצה לא יצא כיון דאין אנו בקיאין בזה (ועייע בערוך לנר נדה דף סג: . דייה מן, ובדבר שמואל כאן). (22 פייג מהלי תפלה הייב.

23) כלוי, אעייג דהתמיד נשחט בשמונה ומחצה אזלינן בתר זמן הקרבתו עייג המזבח (ועי מעדני יוייט על הראייש פייד סימן חי אות תי שהביא ראיי לדברי הרמביים מהירושלמי שהביא שם הראייש דמשמע דמנחה קטנה הוי עיקר זמן מנחה, ועי מגייא ריש סימן רלייב דמשמע דנתקנה מנחה בתשע ומחצה משום דאז הוי זמן הקרבת המנחה (נסכים) הבאים עם התמיד, ולכך קרו ליה תפילת יימנחהיי [והחילוק בין מנחה גדולה לקטנה על דרך סוד עי זוהר פרשת כי תשא (אות סייא) משכי בענין ערב רב שהיו מכשפין גדולים והיו עושין כישופיהם בזמן מנחה גדולה, . והמכשפים קטנים היו עושין כישוף בזמן מנחה קטנה, ועייע בספר למודים בנסים (מתלמיד הבעשייט) שער הי (הגדה של פסח) דייה כרפס].

24) וראיתי בשם הרי בן ציון אבא שאול זייל שהורה ליוצאי ספרד עייפ הרמביים (והמחבר) דמוטב להתפלל מנחה קטנה ביחיד מלהתפלל מנחה גדולה בציבור (אבני ישפה עמי מייח, מובא בייתפילה כהלכתהיי פרק גי סעיף מייא), והמשנייב סימן רלייג סקייא פסק דאם רוצה לאכול או לצאת לדרך ואינו יכול אז להתפלל עם הצבור לכוייע מותר להתפלל לכתחילה מנחה גדולה, ודע דגם לדעת המחבר מנחה גדולה מיקרי זמן מנחה דפסק בסימן רלייב סייב דאסור לאכול סעודה משהגיע זמן מנחה גדולה, וגם פסק בסימן רפייו סייד דמשהיגע זמן מנחה גדולה צריך להקדים תפלת מנחה לתפלת מוסף, ועייש במגייא סקייג ומחצהייש ושוייע הגרייז שם בקונייא סקייא.

. 25) מובא בבית יוסף שם בריש סימן רלייג, וכן פסק הטור.

26) זייל בית יוסף - מדברי רבינו (הטור) נראה דזמן מנחה לכתחילה הוא מוי שעות ומחצה וכוי והבנתי שרייל דאף לכתחילה יכול להתפלל מנחה גדולה, אבל אין בו שום עדיפות יותר ממנחה קטנה, וכן מבואר במשנייב שם סקייא שכי שיש מהראשונים שמקילין לכתחילה משש שעות ומחצה וכוי, ודוייק, אולם ראיתי בערוהייש סימן רלייג סייק יייב שהביא בשם הבייי דלדעת הראייש והטור מנחה גדול עדיף (עי באות הבאה) ובביאור הגרייא ריש סימן רלייג משמע שיטה שלישית בדעת הטור והראייש שכי דאעייג דסייל דמותר אפיי לכתחילה להתפלל מנחה גדולה מיימ מודין דעיקר זמן מנחה מזמן מנחה קטנה (ונרי שהוציא דבר זה מדברי הראייש שהבאנו לעיל פייד ברכות סימן חי שכי בשם הירושלמי דמנחה קטנה עיקר זמן מנחה, אולם יש לדון בדבריו אי תלמודא דידן סייל כהריושלמי בזה ,עייש במעדני יוייט אות תי, ועי שוייע הגרייז סימן רפייו סקייא בקונטרס אחרון.

27) כן משמע ברשייי ברכות דף כח. דייה מתפלל (עייש בצלייח), ובענים למשפט עמייס ברכות דף כו: הביא בשם סידור רי סעדיא גאון שכי שכל מה שהיא קרובה יותר לשעה השביעית הייז עדיף (אולם חפשתי ולא מצאתי שם), והערוהייש הביא בשם הרייש פרחון העיד שבספרד המנהג היה להתפלל מנחה גדולה וכתב דבארץ אדום מצוי עניות מפני שאינם מתפללים מנחה גדולה!.

.28) סימן רלייג סייא .29) סימן רלייג סוף סייק יייב

#### דף נט

. 30) פייי מהלי מעשה הקרבנות הייא וכן בספר המצות עשין פייט.

(בסוף ספהיים להרמביים מצות עשה אי כפי דעת הרמביין (בסוף ספהיים להרמביים)

וכן מבואר כאן ברשייי ובתוסי זבחים דף צז: דייה ניתי.

גם דבאמת גם בקונטרס אחרון להשאגת אריי סימן לייג שרייל בדעת הרמביים דבאמת גם הבעלים מקיימים מצוה באכילתם, אלא דאכילתן אינו מעכבת הכפרה ולכך לא מנה הרמביים אותו לעשה (ועי כעין זה בכסיימ פייי הלי מעהייק הייא ובספהיימ

(בזבח תודה). בלקוטי הלכות כאן (בזבח תודה).

ועייע משייכ המנייח בסוף הספר על מצות עשה שמנה הרמביין מצוה אי, ועייע (34 בפנים במצוה קייב.

## דף ס

וכן נקט המליים לפשיטות פטייו מהלכות פסולי המקדשים סוף הייא, עי אוייש (35 שם.

. (אעיג דהקטרת אימורים אינו מעבודת הדם, מיימ הרי מצינו בזבחים ריש דף י. דאם שוחט בהמה עיימ להקטיר חלבה לעבודת כוכבים רי יוחנן אמר אסורה דמחשבין מעבודה לעבודה, ודוייק]

.37) פטייו פסוהיימ הייי

.י. קונטרס מעניני קדשים סימן די אות גי.

139) ועי תוסי לקמן דף סא. דייה שחטו שכי דרי חסדא סייל דנזרק לשם ערלים כשר דאין מחשבת אוכלין בזריקה ומיימ סייל דשחט עיימ לזרוק לשם ערלים פסול, ועי קהלייי עמייס זבחים סימן חי שרצה להוכיח מתוסי זו דהפסלות הוא במעשה . שחיטה (ועייש עוד שהקי מגמי הנייל בענין שחיטה לשם עייז דמשמע שהפסול הוא במעשה השחיטה). ועייע מקדש דוד הנייל ובחיי רי חיים רי הלי קייפ דייה אכן, ועי ספר מחשבת הקודש חייא סייב, ועי דבר שמואל כאן.

#### דף סא

ים איז (על פי הרמביין עהיית פרשת בא יב-ב שמפרש דהא דאמרינן (40 שצריך לעשות הפסח בין הערביים היינו דוקא תחילת עשייתו דהיינו השחיטה).

41) הוכיח כן מסוגיא דפסחים דף צא. שרצה הגמי להוכיח ממשנתינו לעניו מי שקדים ושחט קרבן שאינו תדיר לפני התדיר שימרס א׳ בדמיו עד שיקריב התדיר, משמע דדינה דמתניי משום דין תדיר ולא משום דין חדש של יוקדם דבר שנאמר בו ביו הערביים וכוי.

.42) סימו כי.

(43 ומדייק הגמי כן מלשינא דמתניי דתנן שיהא אי ממרס בדמו עד שיזרוק התמיד, ולא תנן עד שישחוט ויזרוק, והבין השגייא דמכח דיוק זה נפשט הבעיא דגמי שם, וכן נקט הלחיימ הלי תמויימ פייט הייה.

(44) ומבאר השג"א דאין הטעם משום דאין מפסיקין באמצע מאחר שהתחיל (דלפייז הדין נותן דאם התחיל עלה ויבא שצריך להפסיק) אלא הטעם משום דעד שלא נשחט עדיין לא הגיע מצות הקרבת התמיד לפנינו (דהיינו מצות זריקה שהוא עיקר הקרבן), אבל היכא ששניהם לפנינו אז התדיר קודם, ולכך לענין ברהמייז כיון שהשני מצות באין לפנינו כאחת לעולם התדיר קודם (אפיי אם כבר התחיל יעלה ויבא), ועי בדברי מלכיאל ח"א סימן טי אות יי וסימן יי אות יי וייא שחולק על השגיא וס"ל ד"אין מעבירין" עדיף מתדיר ומאחר שתחיל שוב לא יפסיק, וע"ע מה שמהעיר בהגחות ר' דוד מצגר על השג"א (הוצאת מכון "שער המשפט" ירושלים תשנ") שם בסימן כי אות ג' וה'.

#### דף סב

(45) [והיינו שחישב בשעת אחד מדי עבודות לזרוק דמה שלא לשם בעלים, דשינוי בעלים בכפרה תליא מילתא כדמבואר בזבחים דף י. ובתוסי שם ריש דף ב.].

46) עיש ברשיי עהיית שמות יב-מח דייה וכל ערל שכי דבא הכתוב לרבות ערל שמתו אחיו מחמת מולה דאסור באכילת פסח, אולם ריית בתוסי זבחים דף כב: דייה ערל חולק על רשיי וסייל דערל שאייא למול מחמת סכנה מותר באכילת פסח, ועייע במחיי מצוה ייז

47) סימן מייב דייה ועכייפ, ונקט דבמקום שאסור לו למול מחמת סכנה לא שייך סברת רב חסדא דמיקרי מחויב כפרה כמותו ייהואיליי אי בעי מתקן נפשיה.

.48 מייק סימן קעייד

49) עייש שמסיק דלא מסתברא לומר דמודה רב חסדא לרבה בערייפ שחל בשבת, וממילא מוכח דלא אמרינן כאן אי עביד לא מהני ואם עבר ומל בשבת המילה כשרה ומתירו בקרייפ, אולם צייע דכיון דאסור לו למול עצמו בשבת לכאוי לא שייך לומר הואיל אי בעי מתקן נפשיי (כמשייכ הקהלייז), ועי דבר שמואל שעמד על זה.

#### דף סג

. (50) שויית פנייי חייא סימן יייג (מצוין בגליון השייס כאן).

51) פייב מהלי חמץ ומצה הייב.

.ביים ועייש בכסיימ ולחיימ, ועי קהלייי סייב.

53) פתיחה כללית להלי פסח ח"א א-ד (וע"ש שהק" על זה דעדיין קשה היכא שהיה לאחד מבני חבורה חמץ איך יתחייב השוחט מלקות). 54) סימו ע"ז.

ל) וכי עייז דהתינח לרבנן דסייל דחמץ אחר חצות אסור בהנאה ותו לא שייד לבטליה אבל לרי שמעון דסייל דעדיין מותר בהנאה מאייל דלכאוי עדיין אפשר לבטלו עד הערב, ועי בדבר שמואל.

56) עי תוסי כתובות כד: סוף דייה חד שכי דאעייפ דשחיטה והפשט כשרין בזר הכהנים לא היו מניחין לעשותן אלא המיוחסים (משמע דזר כשר אפיי לכתחילה אלא שכך נהגו הכהנים עייפ עצמן) ועי רשייי ביומא דף לא: דייה ומירק אחר דמבואר דהשוחט דקרבן תמיד ביוהייכ היה כהן.

57) פייו מהלי ביאת מקדש הייי (סוף דייה והתוסי זייל פייב דכתובות).

58) [הרשייש הביא מסנהדרין דף נייא דמשמע דלא אישתריי שבת אלא לגבי כהנים (אולם לפיייז קשה לחלוק בין קרבנות ציבור ליחיד)].

59) ומבאר הרשייש דהא דמבואר שם במנחות דף יט: דלא בעינן שחיטה בבעלים היינו ששחיטת בעלים אינו מעכב אבל מיימ מצוה מיהא איכא, ועייע בחשק שלמה היינו ששחיטת בעלים אינו מעכב במנחות יט: שכ׳ דזהו הקמייל במתניי שחט ישראל, דבא להשמעינו דמצוה דוקא בבעלים, אולם רשייי כאן לא פירש כן.

60) ועייע צלייח ברכות דף לא: דייה אמר להן עלי.

61) פרשת נשא דף קכד עייא - ושחט את בן הבקר, ושחט אחרא ולאו כהנא, עכייל. 62) ועייש בחשק שלמה בשם אחיו (הבעל מראה כהן) שמפרש הזהר באופן חידוד.

63) יוייד חייב סימן קעייא סקייי. 64) מצוה הי.

דס מכ

ין פיי. 65) יוייד סיי קצייח סעיף יייז, והוא בבייי שם בשם רי ירוחם.

.66) רמייא שם סעיף אי

.0ייא סימן סייט. (67

68) יוייד חייב סימן קעייא סקייי.

69) עייע שם בענין הציצת דם בשופר בנוגע למשייכ הטייז אוייח סיי תקפייד סקייב שרי פייוויש מקראקא היה מל ברייה ולא קנח פיו אחר המילה, עייש בשעיית

.70) סימן כי

ובמטייא.

.טים סוף סימן סייט. (71

דווטכנ

ין טי, אור חדש וצלייח שהקשו מגמי לקמן סט. דמבואר דחזייל אסרו הזאה בשבת משום טעם אחר, כדי שלא יבא להעבירנו די אמות בשבת, עייש מה שתירצו ועייע בצלייח לקמן דף סט..

73) כך מבואר ברשייי דעסקינן בטמא מת שחל שביעי שלו בערב פסח, ואם מותר להזות עליו אז מחויב להביא פסחו כיון שמותר לאכלו בלילה, אולם עי רמביים פייו להזות עליו אז מחויב להביא פסחו כיון שמותר לאכלו בלילה, אולם עי רמביים פייו מהלי קריפ הייו שכי דעסקינן בטמא מת שחל שביעי שלו בייג, ועייש ובהלכה בי שמחלק בין טמא מת שנטמא בטומאות מן המת שהנזיר מגלח עליהן ובין טומאות שאין הנזיר מגלח עליהם, עייש בכסיימ ובלחיימ, ועייע שם בהלכה וי דכי הרמביים לשיטתו דהטעם דהזאה אינו דוחה שבת הוא משום דבייג עדיין לא הגיע זמן לשיטתו דהטעם בזה קהליי סימן נייג (ובדפוס ישן הוא סימן מייז), [ועייע בחיי רי חיים הלוי].

. 27 כד מבואר להדיא בירושלמי, ועי בצלייח כאן שחקר בזה.

75) הבאנו שם כעין שאלה זו לענין מכשירי מילה כגון אם נאבד הסכין ע"י אונס דמדייק ר' אלחנן בקובף הערות על יבמות סימן י"ג אות ה-ט מתוסי שם ו: דבה"יג דמדייק ר' אלחנן בקובף הערות על יבמות סימן י"ג אוו וכ' דאע"פ דבירושלמי מבואר והוחה את השבת (וע' רש"ש כאן דג"כ מציין תוסי זו) וכ' דאע"פ דבירושלמי מבואר להיפך אולי הבבלי חולק על הירושי בזה, והבאנו שם דמג"א ובשפת אמת מדויק דנקטו כדברי הירושלמי

#### דף סז

76) הרייש כתב שם במסכת כלים דמסתברא דעסקינן בעיירות שמקופות חומה מימות יהושע בן נון (וכ"כ הקרית ספר).

77) על פי הרמביים פייג מהלי ביאת מקדש הייח

78) עי שמייב שמבאר דהמצורע אינו מחויב לישב מרוחק מכל אדם, אדרבה מותר לו לישב עם שאר מצורעים ואפיי עם הטהורים דלא דרשינן מבדד אלא ששילוח מצורע חמור משילוח שאר טמאים והן אינן משתלחין חוץ מגי מחנות כמותו ועייש מה שהביא בשם המלביים ויקרא יג-מו.

79) דהביא שם רשייי דמצורע אסור ליכנס לפנים מחומת כל ערי ישראל, והגם דאיירי בדברי רב חסדא, מיימ משמע דהברייתא דחולק וסייל דלוקין איירי גייכ בכהיג, ועוד הרי משמע ברשייי דכל עיירות הרי הן בכלל מחנה ישראל וממילא שוב אין לחלק בין ירושלים לשאר עיירות כמו שמחלק הרמביים (עי בשיעורי ר' שמואל רוזבסקי כאן).

80) פייג מהלי ביאת מקדש הייח.

(מערי חומה) ו5) וכך מדויק בכלים שם משנה ח' - לפנים מן החומה מקודש מהן (מערי חומה) וכר (אולם הקרית ספר בפ"ז מהלי בית הבחירה מדחה דיוק זו).

82) פרשת נשא, מובא בר״ש שם בכלים (ולכאו׳ מדויק כן בגמ׳ זבחים דף נה. - ואת מדור התנופה תאכלו במקום טהור..טהור מטומאת מצורע ואיזה זה מחנה ישראל, מדור התנופה האכלו במקום טהור..

(1) ווי בקרית ספר להמבי"ט בפ"ז מהל' בית הבחירה שכ' דכיון דמדאו' הוו עיירות המוקפות חומה מחנה ישראל באמת היה מותר לאכול שם קדק"ל אלא עיירות המוקפות חומה מחנה ישראל באמת היה מותר לאכול שם קדק"ל אלא דא"א משום דאיכא הפסק בין ירושלים להן ונפסלין ביוצא [וכתב הר' מנחם דא"א מאר אברהם סימן א' סק"ג דיש נפ"מ בולד שלמים בן פקועה דכלו לו חדשיו דכל זמן שהוא בחיים אין נפסל ביוצא, וא"כ לפי הקר"ס שייך להביאו לעיר מוקף חומה ולאכלו שם, וע"ע שם בסימן ב' ס"ק מ"ב שכ' עוד נפ"מ אם ליי יוסיפו על ירושלים עד עיר מוקף חומה, ושם בס"ק מ"ג ד"ה והנראה כתב עוד נפ"מ אל לר' יוחנן דס"ל (לעיל בדף סג:) בענין לחמי תודה דלא בעינן על בסמוך שפיר שייך לר' יוחנן דס"ל (לעיל בדף סג:) בענין לחמי תודה דלא בעינן על בסמוך שפיר שייקד של שיתקדש הלחם בעיר מוק"ח בשעת שחיטת הזבח (וכן מטין הדברים בבי מדרשא "אוצר הספרי" הנדפס בריש "ספרי זוטא עם אמבוהא דספרי" בסימן "קדושת עירות המוקפות חומה", ומחכם א' שמעתי עוד נפ"מ בענין מחשבת חוץ למקומו דלפי הקר"ם אם חישב בשעת שחיטת קדק"ל לאכלו בעיר מוק"ח לא נפסל הקרבן דון דאנו אלא משום מניעה צדדית דא"א להביא הבשר שם, וע"ע בשיעורי הגר"ש רוזבסקי כאו

#### דף סח

. 84) בית הלוי עהיית פרשת יתרו.

84a) חייד סימן שייט, עייש בשם מדרש שוחר טוב חי, ועייע שם בשם מדרש לקח טוב על פרשת וירא דמבואר להיפך שלא עברו המאלכים על איסור בשר בחלב בבית אברהם אבינו, שאכלו החמאה קודם הבשר.

85b) ע"ע בישועות יעקב סוף חלק או"ח סו"ס תצ"ד שמבאר המנהג אכילת חלב בחג שבועות ע"ב הפסוק "מי יתן טהור מטמא" דמבואר בנדה דף ט" דהיינו דם נדה בחג שבועות ע"ב הפסוק "מי יתן טהור מטמא" דמבואר בנדה דף ט" דהיינו דם נדה שנעכר ונעשה חלב, וממילא אכילת חלב מרמז לנו שהתורה מוליד באדם רוח טהרה, וע"ע בשו"ע הגר"ז סימן תצד סי"ח דאסור להתענות תענית חלום בשבועות דהי יותר חמיר משבת ושאר יו"ט ע"ב מכיךלתין.

#### יף סט

85) ולפייז היכא שחל ערייפ בשבת פטור מכרת אעייפ שהיה למול מאתמול כיון דאז עדיין לא רמי חיוב עליה, אולם האוייש פייא מהלי קרייפ הייח לא כתב כן, ועי בדבר שמואל כאן שכבר העיר בזה.

86) מצוה הי (אות יג בדפוס חדש).

87) עייש שמציין הצלייח על תוסי דף ג: דייה מאליה דמשמע דאינו מצווה להתקרב לירושלים להתחייב בקרבן פסח, ועייע בשמייב דף ע:, ועייע בחשוקי חמד כאן (בשם לקרושלים להתחייב בקרבן פסח, ועייע בשמייב דף ע:, ועייע בחשוקי חמד כאן לקח טוב כלל גי) ודן שם אי חייב אדם לשלם עד חומש מנכסים קודם זמן המצוה להינצל עצמו שלא יהא במצב אונס בשעת חובת המצוה, עייש.

#### דף ע

, 88) הלכות קרייפ פייח הייג.

89) שם.

90 לכאו׳ כן משמע מהא דפסח שבא במרובה א״צ להביא עמה חגיגה, ולפי טעם היישלמי. ציע למה אין חוששין בפסח הבא במרובה שיבא לידי שבירת עצם.

91) פייי מהלי מעהייק היייא.

92) עי רשייי לקמן ריש דף פו (דייה אין מפטירין) שכי שחיוב לאכול קדשים על השובע הוא מדין למשחה לגדולה כדרך שהמלכים אוכלים, וכעין זה כתב התוסי לקמן בדף קכ. דייה מפטירין שמבאר טעמא דחיוב אכילת מנחה על השובע הוא "כדי שלא יצא משלחן רבו רעב".

93) חיי הגרייח על השייס בענין אכילת פסח על השובע (עמוד קטז, ובדפוסים אחרים הוא בסוף עמוד יא), והכי איתא גם בכתבי הגרייז על מנחות דף כא: (מהדיית עמוד קמ).

.94 כן מדויק בפייי מעהייק הייא.

95) עי לעיל בדף נייט שהבאנו שיטת הרמביין ורשייי דסייל דסייל שאפיי הבעלים מקיימין מצות עשה באכילת קדשים, ועי מרדכי סוף פסחים (עמוד לח.) שמבואר שיש מצוה על השובע אפיי בחלק הבעלים של קרבן חגיגה (ועי תוסי פסחים קכ. שמשמע דליכא חיוב על השובע אלא במנחות ולא בשאר קרבנות).

96) ועוד הרי במכילתא (פרשת בא) ילפינן מקרא מיוחד שיש חיוב אכילת קר"פ על השובע ("על מצות ומרורים יאכלוהו").

97) עייע בספר יד בנימין עמייס תמורה שם שהביא עוד תירוץ בשם המרדכי שם עיים הירושלמי הנייל דיש טעם מיוחד לאכילת קרייפ על השובע משום שלא יבא לשבירת העצם, ועייש שמבאר התיי של המרדכי בטוב טעם על פי דרכו.

| 97                                                                                               | This Al Hadaf was made possible by the following daf dedications                                                                                              | יום       |      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------|------|
| נד                                                                                               | * לעיינ אמי מורתי דבורה בת צבי הירש (סייטלר) עייה                                                                                                             | יב אדר    | Sun  |
| * לזיינ הרי יצחק אייזק חיים יחזקאל בן גדליהו הכהן מזאייה; by his grandson Aaron Mirsky           |                                                                                                                                                               | יג אדר    | Mon  |
| נו                                                                                               | * לזיינ רי משה בן שמואל יהודה ראזענעק זייל; by the Rozenek & Elefant families                                                                                 | פורים     | Tue  |
| לזיינ אמי מורתי חנה בת רי אריה זייל (יום היארצייט זי אדר) - הונצח עייי בנימן ורחל דזייקאבס נַייי |                                                                                                                                                               | שוי פורים | Wed  |
| נח                                                                                               | * לזיינ רי מרדכי בן הרב החסיד רי יעקב אייזענבאך זייל                                                                                                          | טז אדר    | Thrs |
| נט                                                                                               | * לויינ רי דוד בן רי משה געלבטוך זייל; by the Gelbtuch family                                                                                                 | יז אדר    | Fri  |
| ס                                                                                                | * לזיינ חיים צבי בן שלמה וויינבערגער זייל                                                                                                                     | יח אדר    | שבת  |
|                                                                                                  | * לעיינ אמנו מורתנו נחמה בת חיים שמואל עייה זיייע<br>by her sons Jance, Avy and Jesse J Weberman and their respective families                                |           |      |
| סא                                                                                               | * לזיינ מוייר הרהייק רי יצחק בן הרהייק רי יוסף זצייל, האדמוייר מאמשינאוו                                                                                      |           |      |
| * לויינ אביימ יהושע פאליק בן שלמה אליעזר גרינוואלד זייל; by Rabbi & Mrs. Ronnie Greenwald        |                                                                                                                                                               | יט אדר    | Sun  |
| * לז״נ אמנו מורתנו האשה הצדקנית מעכא ניימאן ע״ה בת הרה״צ מוה״ר יוסף יצחק פרנס זצ״ל               |                                                                                                                                                               |           |      |
|                                                                                                  | *לעיינ בלימא רייזל בת רי יחיאל הכהן זייל                                                                                                                      | כ אדר     | Mon  |
| סב                                                                                               | To commemorate the sixth yahrtzeit of BETTY RETTER                                                                                                            |           |      |
|                                                                                                  | לזיינ הרהייג רי ישעיי זצייל בייר דוב מאיר היייד שמעונוביץ * - מגדולי עולם הישיבות בליטא<br>מחבר ספר עמודי שיש על השייס - עייי בנו וכלתו מנחם ויוכבד שמעונוביץ |           |      |
| סג                                                                                               | In memory of AARON LAUB z"l; by Feigenbaum, Laub and Shmutter families                                                                                        | כא אדר    | Tue  |
| סד                                                                                               | *זייל Simpser לזיינ שלמה בן משה; by Rabbi & Mrs. Berel Simpser                                                                                                | כב אדר    | Wed  |
|                                                                                                  | * לויינ אשתי הניא בת יצחק אייזק אייל; Dedicated by Avraham Meir & family                                                                                      |           |      |
|                                                                                                  | * לזיינ ישראל בייר מאיר זייל                                                                                                                                  |           |      |
| סה                                                                                               | * לז"ג רחל בת נח ווייזנסקי ע"ה                                                                                                                                | כג אדר    | Thur |
| סו                                                                                               | * לזיינ משה זעליג בן צבי זייל                                                                                                                                 | כד אדר    | Fri  |
| 70                                                                                               | * לזיינ הרהייג יהודא אריה בן רי משה מנחם פאטאשניק זצייל; by his daughters                                                                                     | כה אדר    | שבת  |
| סט                                                                                               | *לזיינ הרב דוד בן שלום ביטון זייל                                                                                                                             | כז אדר    | Mon  |
|                                                                                                  | *לזיינ רחל מאירה עייה בת אברהם נייי; In loving memory of RACHEL MEIRA WEISMAN                                                                                 |           |      |
|                                                                                                  |                                                                                                                                                               | _         | 1    |

\* Denotes Yartzeit

כח אדר

Tue

\* זייל Neuman אייל בייר משה

\* לזיינ רי אליהו בן רי יחזקאל לעהרער זייל

Cong. Al Hadaf P.O. Box 791 Monsey, NY 10952 Ph. & Fx. 845-356-9114 cong\_al\_hadaf@yahoo.com

(c) 2006 Not to be reproduced in any form whatsoever without permission from publisher. Published by; Cong. Al Hadaf/ P.O. Box 791/ Monsey, NY 10952. Rabbi Zev Dickstein - Editor. For subscription, dedication, or advertising information. contact the office at 845-356-9114, Email:cong\_al\_hadaf@yahoo.com, or go to www.alhadafyomi org