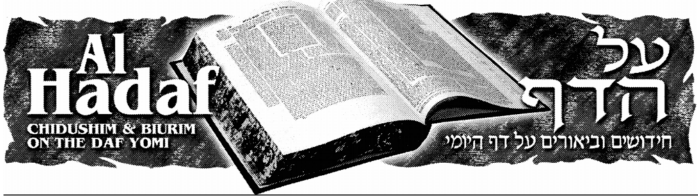
## This issue has been dedicated by Karen and Gary Fragin... לז"נ אמי מורתי זיסל בת שעי' הערץ ז"ל - נלב"ע ביום י"א כסלו תשס"ג - תנצב"ה



Beitzah 2/ No.37/ Nov. 14 '06

• Edited by Rabbi Zev Dickstein •

ביצה דף יח-מ/ כג חשון תשס"ז

## דף יח. אדם נראה כמיקר

Bais Hillel (Mishna 17b) says that it is rabbinically forbidden to immerse *tamei* <u>vessels</u> in a *mikveh* on Shabbos. However, it is permitted for a *tamei* <u>person</u> to immerse on Shabbos.

The following is one of four explanations given for the rabbinic *issur* to immerse vessels on Shabbos:

Rava explains that the sages forbade immersing vessels on Shabbos מפני שנראה - because doing so appears as though one is fixing the vessel (since purifying it from tumah renders it fit for use).

The Gemara asks why the concern of נראה (appearance of fixing) does not apply also to a person who purifies himself by immersing on Shabbos.

The Gemara answers that onlookers who observe a person immersing himself in a *mikveh* will think he is doing so merely to cool himself off (נראה כמיקר). Therefore, a person's immersion does not have the appearance of and the observers will not erroneously come to fix vessels on Shabbos).

• The Gemara in Shabbos (39b, 40a, see Al Hadaf ibid.) states that it is forbidden by rabbinic decree to bathe in <u>hot</u> water on Shabbos even if the water was heated before Shabbos, but bathing in cold water is permitted. The Magen Avraham, citing the Maharil, writes that the *minhag* today is to refrain from

all bathing on Shabbos, even from bathing in cold water, because bathing often results in the transgression of various *issurim*, such as סחיטה (squeezing water from the towel or from one's hair) and הוצאה - carrying.

The Terumas Hadeshen<sup>2</sup> points out that Bais Hillel's halacha, permitting a tamei person to immerse on Shabbos, is based on the Talmudic law that one is permitted to shower and bathe in cold water on Shabbos. Today, since people customarily refrain from all types of bathing on Shabbos, even from bathing in cold water, one who observes a person immersing will no longer be able to attribute it to מיקר (merely cooling oneself). Accordingly, he writes that it is a worthy minhag for a niddah not to delay her immersion until Shabbos (Friday night) since today any immersion in the mikveh is נראה cather than נראה כמיקר. [If the niddah's זמן טבילה - proper time for tevilah - falls on Shabbos she should not delay the tevilah, because it is a mitzvah to immerse in the proper time<sup>3</sup> and this mitzvah takes precedence over the concern of נראה כמתקן.]

• Ezra HaSofer decreed that a בעל קרי (one who experiences a seminal emission) may not study Torah [or pray] until he immerses in a *mikveh* (Berachos 22a, see Al Hadaf ibid.). The halacha<sup>4</sup> follows R' Yehuda ben Beseira (cited ibid.) who permits a בעל קרי to study Torah (contrary to Ezra's decree), arguing that דברי the words of Torah are impervious to tumah. The Tur<sup>5</sup> writes that

although a בעל קרי is permitted to pray and study Torah without prior immersion, there are praiseworthy חסידים ואנשי מעשה (pious individuals) who conduct themselves stringently and observe tevilas Ezra.<sup>6</sup>

The Vilna Gaon<sup>7</sup> forbids *tevilas Ezra* on Shabbos because today the act of *tevilah* is נראה (rather than כמתקן) - as the abovecited Terumas Hadeshen points out.

The Magen Avraham<sup>8</sup> argues that the act of tevilas Ezra does not resemble מתקן. Since according to the letter of the law a בעל קרי is permitted to pray and study Torah even while in the state of tumah (as explained above), a בעל cannot be considered as one who is lacking תיקון, and by extension the בעל קרי's tevilah does not resemble מתקן. Therefore, the Magen Avraham rules that one is permitted to perform tevilas Ezra on Shabbos. [Although the Maharil (cited above) prohibits bathing in cold water on Shabbos, the Magen Avraham is of the opinion that the Maharil's issur was not stated with regard to tevilas Mitzvah, whether the tevilah is a bona fide tevilas Mitzvah or is only a minhag.<sup>10</sup>]

# דף יט. כלי שנטמא מערב יו"ט אין מטבילין אותו ביה"ש

As cited above, the Mishna (17b) forbids immersing vessels on Yom Tov because of נראה כמתקנ (it resembles fixing). Rav Bivi (18a) offers another reason for this prohibition and his reason is codified by the Rif and Rambam.11 Rav Bivi suggests that the sages were concerned that if immersing vessels were permitted on Yom Tov people might postpone immersion of their tamei vessels until the festival when they are not so busy. Allowing vessels to linger in the state of *tumah* increases the chance that they will come in contact with terumah and contaminate it. In order to avoid this problem, the sages forbade immersing vessels on Yom Tov - so that people would not delay immersing their vessels until Yom Tov.

The braysoh on 19a states that not only is it forbidden to immerse vessels after nightfall (i.e., the start of Yom Tov), it is even forbidden to do so during *bein hashmoshos* (the twilight

period when there is halachic doubt as to whether Yom Tov has started).

Rebbi says in *Eruv*in 32b that שבותים - rabbinic *issurim* of Shabbos - are forbidden only after צאת הכוכבים (nightfall) when it is definitely Shabbos. However, one may perform a shvus during *bein hashmoshos*. The Rambam and Shulchan Aruch,<sup>12</sup> in codifying Rebbi's leniency, stipulate that *sh'vusim* may be performed *bein hashmoshos* only if necessary for a mitzvah or a צורך גדול - pressing need.

Accordingly, the Taz<sup>13</sup> rules that one may immerse vessels during *bein hashmoshos* if he has no other vessels to use on Shabbos, because this constitutes a "pressing need" for which a shvus (i.e., immersing vessels on Shabbos) may be violated during *bein hashmoshos*.

The Sha'agas Aryeh, 14 however, maintains that the rabbinic issur to immerse vessels is not waived during bein hashmoshos even in a case in which the vessels are necessary for a mitzvah or when there is a pressing need. He explains that if immersing vessels bein hashmoshos were permitted then the sages attempt at preventing the delay of tevilas keilim would be undermined, because people would postpone tevilas keilim until twilight of Shabbos or Yom Tov when they are not busy (since it is forbidden to work after sunset). Therefore, the ban against immersing vessels was decreed with regard to bein hashmoshos as well so that one should not delay immersing his tamei vessels until then.

The Rosh<sup>15</sup> asserts that the concern of delaying immersion applies only to the immersion of tamei vessels (as practiced in the times of the Bais Hamikdash). Today, in the absence of the Bais Hamikdash and the parah adumah (which is needed for the purification of tamei people), vessels are not immersed to remove ritual impurity. Rather, they are immersed because of the law requiring tevilah for new vessels purchased from a non-Jew (regardless of their state of tumah). The sages were not concerned about a delayed tevilah today, because food that comes in contact with a new vessel today prior to its immersion does not become forbidden for consumption.<sup>16</sup>

#### דף כ.

## הרי עלי תודה ואצא בו חגיגה, נדור ואינו יוצא

- Jewish adult males are obligated to offer a *korbon chagigah* on the first day of Succos, Pesach and Shavuos.
- כל דבר שבחובה, כל דבר שבחובה an obligatory offering must be purchased with non-sanctified money. This means that one must purchase animals for his obligatory offerings with money which one is free to use at his own discretion. One cannot use *maaser sheni* funds (or other sanctified property which is already pledged to the Bais Hamikdash) to purchase a mandatory *korbon*. 17

Based on the above rule, R' Elazar ben R' Shimon (19b) says that a person may not fulfill his *chagigah* obligation with a *korbon todah* (a thanksgiving offering, pledged by one who was delivered from a life-threatening predicament). Since the *chagigah* is a mandatory *korbon* it must come from *chullin* (non-sanctified funds); one cannot fulfill his *chagigah* obligation with a *korbon todah* previously pledged to the Bais Hamikdash.

R' Yochanan adds that one cannot fulfill his chagigah obligation with a todah even if one initially declared at the time of his pledge, הרי - I hereby vow to bring a todah and I want to offer the todah on the festival as my chagigah.

The Ravad<sup>18</sup> indicates that if one were to expressly stipulate that he is pledging a *todah* on the condition that it can be used to satisfy his *chagigah* obligation, then indeed, he can fulfill his *chagigah* obligation with that *todah*. In R' Yochanan's case, however, there was no such explicit stipulation. The individual first pledged a *todah* and then added as an afterthought that he would like to offer the *todah* as a *chagigah*. In that case, the added afterthought does not alter the first part of the declaration in which the individual pledged a *todah* unconditionally.

Rashi, Tosfos and the Rambam<sup>19</sup> are of the opinion that even an explicit stipulation is not effective. Rashi (20a, נמיר) explains that when making a pledge to *hekdesh* (the Temple treasury) one cannot attach a condition after the pledge was uttered because there is a rule

רמירה להדיוט - a verbal pledge to hekdesh is as effective as physically transferring the item to another's possession. Tosfos (Menachos 81b) explains that the general rule of תוך כדי דיבור כדיבור דמי (which states that a person is able to retract or modify his statement within the span of a few seconds) applies only to דיבור - words or statements - not to actions. Since a pledge to hekdesh is tantamount to (a physical act of transferring the item to another's possession), the vower does not have the ability to retract or to insert a stipulation to modify his pledge, even if he does so תוך כדי דיבור (within a few seconds or immediately). $^{20}$ 

Tosfos (20a, ד"ה נזיר) points out that if one were to reverse the order of the statement and mention the condition prior to the pledge (e.g., "On the condition that I can use this offering for my *chagigah* obligation, I hereby pledge a *todah*"), the condition takes effect and the *todah* can be offered as a *chagigah*.<sup>21</sup>

• The Taz<sup>22</sup> applies the concept of דבר שבחובה to *maaser* kesafim (the mitzvah to tithe one's earnings). He posits that since it is mandatory for a parent to provide for his young children (Kesubos 49b), one may not use *maaser* funds for this purpose.

R' Moshe Feinstein<sup>23</sup> argues, by the same token, one may not pay his sons' tuition (for their Yeshiva education) with *maaser* funds since it is a Torah obligation to teach one's sons Torah (as the Torah states, ושנתם לבניך).<sup>24</sup>

## דף כא. בהמה שחציה של נכרי וחציה של ישראל מותר לשחטה

The Gemara (20b-21b) derives from the term לכם אך אשר יאכל לכל נפש הוא לבדו יעשה - food-related *melachos* are permitted for you (Sh'mos 12:16) - that one may perform food-related *melachos* on Yom Tov only for himself or a fellow Yisrael but not for the sake of עכניים (idolaters). [In fact, R' Yehoshua ben Levi (21b) forbids inviting an idolater for a meal on Yom Tov even if the host prepared the food before Yom Tov, because of a concern that one might decide to prepare additional food on Yom

Tov for the guest.]

Rav Chisda (21a) states that if a Yisrael and an idolater jointly own a large dough, the Yisrael may not process and bake the entire dough on Yom Tov because he is in effect performing *melacha* for the sake of an idolater. Rather, he should divide the dough before processing it and bake only his own portion of the dough on Yom Tov.

However, says Rav Huna, if a Yisrael and an idolater are partners in an animal, then the Yisrael is permitted to slaughter the animal on Yom Tov even though a portion of the slaughtered meat is for the sake of his idolatrous partner. In contrast to a dough which could be originally divided, the animal obviously cannot be divided and disbursed before it is slaughtered, and therefore, if the Yisrael needs meat on Yom Tov he may slaughter the jointly-owned animal.

The Kol Bo<sup>25</sup> indicates that if a Yisrael and idolater jointly own two animals and they are of equal monetary value, the Yisrael should divide the partnership and take sole possession of one of the animals before slaughtering it, because by doing so he could avoid slaughtering on behalf of an idolater (who owns a portion of each animal).

The Rosh<sup>26</sup> disagrees, arguing that even if the animals are of equal monetary value, each one probably has its own unique advantage. For example, one animal might have more meat and the other might be tastier. Therefore, if the Yisrael desires to partake of each animal, he is permitted to maintain the partnership and slaughter both animals on Yom Tov, and give half of each to his partner.

The Taz<sup>27</sup> deduces from the Rosh that if both animals are identical in every aspect, the Yisrael must divide the partnership and slaughter only one animal. Moreover, says the Taz, even if the Yisrael is interested in eating only half an animal on Yom Tov, he should divide the partnership and slaughter the animal after he takes sole ownership of it, rather than perform a *melacha* on behalf of an idolater and slaughter an animal which is owned in part by an idolater.

The Bais Yosef<sup>28</sup> disagrees and maintains that if the Yisrael is interested in eating only half of an animal he is <u>not</u> obligated to divide his partnership - even if the two animals are exactly identical. The fact that it is to the Yisrael's advantage in this case to maintain his partnership so that the uneaten portion of the slaughtered animal should not go to waste (but rather to his partner) is sufficient grounds for the Yisrael to maintain his partnership, even though this means that the idolater will benefit from the Yisrael's *shechitah* (see next *daf*).

## דף כב: בית הלל מתירין לאפות פת מרובה ביום טוב

Bais Hillel says that one who bakes bread on Yom Tov is permitted to bake more loaves than needed for Yom Tov. Even though it is generally forbidden to perform *melacha*, or expend effort, on Yom Tov in preparation for post-Yom Tov needs, Rashi, citing R' Shimon ben Elazar on 17a, explains that the fuller the oven, the better the bread. One may place extra loaves of bread in the oven because the extra post-Yom Tov bread placed in the oven [to make the oven more full] enhances the quality of the Yom Tov bread.

• Rav Chisda (21a, cited above) states that a Yisrael who jointly owns a large dough with an idolater must divide the dough before baking it in order not to perform *melacha* on behalf of an idolater.

Tosfos (21a, דייה עיסה) asks, in light of what R' Shimon ben Elazar (and Bais Hillel) says, why can't the Yisrael fill the oven with the entire dough and bake even the idolater's portion - since a full oven enhances the entire batch.

Tosfos answers that filling the oven with extra post-Yom Tov bread is permitted only because one has the option of eating all the bread if he so desired. The fact that he could eat all the bread combined with the fact that a full oven enhances the entire batch is the reason that filling the oven with extra bread is permitted. However, if half of the dough belongs to an idolater, a Yisrael may not bake the entire dough because he lacks the option of

eating the idolater's loaves. The fact that the extra loaves of the idolater enhances the Yisrael's loaves is not sufficient reason to permit performing *melacha* on Yom Tov on behalf of an idolater.

The Taz, cited above, cites this Tosfos as proof to his position. He argues that just as one may not bake bread for an idolater even if it benefits his own bread, so too, one may not slaughter an animal that partially belongs to an idolater (if he has the option of dividing the partnership and slaughtering an animal that is entirely his own), even though it is economically beneficial for the Yisrael to slaughter the jointly owned animal so that he could avoid wasting meat.

The Bais Yosef, however, sees a difference between the two cases. In the former case, placing extra bread in the oven for a idolater is a forbidden melacha which we do not permit merely because the extra bread serves to enhance the taste of the Yisrael's bread. However, in the case of slaughtering a jointly owned animal, the Yisrael is not performing any melacha on behalf of the idolater since he performs only a single act of shechitah. Since it is obviously not possible for the Yisrael to obtain his portion of the meat without slaughtering the entire animal ( אי אפשר לכזית בשר בלא שחיטה), the fact that shechitah serves the needs of the idolater as well is merely incidental.<sup>29</sup>

## דף כג: אין צדין דגים ביום טוב

The Mishna says that it is forbidden to catch fish from a pond on Yom Tov. Rashi asks why the *melacha* of צידה - trapping - for the sake of אוכל נפש is not permitted on Yom Tov just as slaughtering and baking are permitted.

The Rishonim offer several answers to this question:

(a) Rashi postulates that *melachos* needed for אוכל נפש are permitted on Yom Tov only if performing them before Yom Tov affects the quality of the food. Slaughtering and cooking are permitted on Yom Tov because food prepared before Yom Tov is not as fresh and tasty as food prepared on Yom Tov itself. Since

fish trapped before Yom Tov (and kept alive in water until Yom Tov) are just as tasty as fish trapped on Yom Tov, the *melacha* of צירה is not considered צורך אוכל נפש and is not permitted on Yom Tov.

- (b) The Rambam<sup>30</sup> explains that any animal or fish which was not captured prior to Yom Tov may not be eaten on Yom Tov because it is *muktzah* (since it was not designated for eating before Yom Tov, see next Mishna). The Mirkeves Hamishna<sup>31</sup> notes that the Rambam indicates that if not for the rabbinic *issur* of *muktzah*, the *melacha* of צידה (when done for world would be permitted on Yom Tov.<sup>32</sup>
- (c) The Ran also asserts that <u>min haTorah</u> any melacha performed for the sake of אוכל נפש is permitted on Yom Tov even the melachos of trapping and reaping. The sages, however, forbade reaping and trapping because these labors are commonly performed in large quantities, for long term use, and there is a concern that one might trap or reap on Yom Tov for post-Yom Tov use.
- (d) Alternatively, the Rosh explains that the sages forbade *melachos* such as trapping and reaping because they resemble עובדא דחול weekday work since they are often performed in large quantities.

# דף כד. אין נותנין לפניהם מזונות

The Mishna (23b) says that not only is it forbidden to catch fish on Yom Tov, it is forbidden to feed them. Rashi (דייה ננותניץ) says that feeding wild animals and birds is also forbidden unless they [are in an enclosed area and] depend on humans for food.

The Gemara in Shabbos 155b indicates that the reason it is forbidden to feed birds and wild animals on Shabbos is that it involves טירחא - excessive or unnecessary exertion.<sup>33</sup> However, feeding domesticated animals, which cannot obtain food on their own, is permitted because that is not considered unnecessary exertion.<sup>34</sup>

Tosfos (23b, ד״ה ואין נותנין) says that feeding fish and wild animals on Yom Tov was banned by the sages lest one come to capture them. $^{35}$ 

The Shiltei Gibborim<sup>36</sup> suggests that the rabbinic *issur* to feed animals is based on a concern that one may mistakenly crush or grind the feed on Shabbos.

There is a custom to place crumbs outside for birds on שבת שירה - the Shabbos when Parshas Beshalach (which includes the passage of אז ישיר) is read in the Torah.

The Magen Avraham<sup>37</sup> cautions one to place the crumbs outside <u>before</u> Shabbos because on Shabbos it is forbidden to feed wild birds.<sup>38</sup>

The Maharil<sup>39</sup> writes that one should not throw crumbs to the fish during the *tashlich* recital on Rosh Hashana since, as our Mishna states, it is forbidden to feed fish on Yom Tov.

The Meiri writes that the prohibition of feeding fish and animals applies only to feeding which involves effort. However, merely throwing some crumbs is permitted. Accordingly, it would be permitted to throw some crumbs into one's yard for birds on *Shabbos Shira*, and to throw some crumbs into the river during *tashlich*.

The Aruch Hashulchan<sup>40</sup> suggests that perhaps it is permitted to throw some crumbs to the birds on *Shabbos Shira* since one's primary intent is to fulfill the *minhag*, not to feed the birds.

It is worthy to note, however, that even according to the lenient opinions that permit feeding the fish during *tashlich*, it is forbidden to carry the crumbs through a *reshus horabbim* because the *halacha* follows R' Yosi Haglili who asserts that performing *melacha* on Yom Tov (for אוכל נפש) is permitted only for the sake of humans, not for the sake of animals (לכלבים).

## דף כה. בהמה מסוכנת לא ישחוט אא"כ יש שהות לאכול ממנו כזית צלי

- As we learned above, slaughtering an animal on Yom Tov is permitted when necessary for אוכל נפש.
- Rabba (21a) asserts that <u>min haTorah</u> it is permitted to perform food-related <u>melacha</u> on Yom Tov even if one will first benefit from the <u>melacha</u> after Yom Tov provided there is sufficient time on Yom Tov for guests to

possibly appear and consume the prepared food (הואיל ומקלעי ליה אורחים חזי ליה). The <u>sages</u>, however, enacted a stringency and forbade performing extra *melacha* on Yom Tov (for post-Yom Tov use) merely on the basis of הואיל - potential guests (whose arrival is not anticipated).

The Tanna Kamma of the Mishna states that if one has a sick animal he is permitted to slaughter it on Yom Tov - provided there is enough time to roast and eat a k'zavis (olive's volume) of its meat before the end of Yom Tov. In this case, out of concern for the large monetary loss that the owner will suffer if his animal were to die without shechitah, the sages made a special dispensation and permitted the owner to slaughter his animal even though he does not realistically expect to eat any of its meat on Yom Tov. 42 [If there is not enough time in the day to roast and eat some of the meat, then the act of shechitah would be forbidden min haTorah and the sages would not be able to permit it, despite the impending financial loss.]

R' Akiva asserts that even if there is not enough time to roast the meat - as long as there is enough time in the day to eat a piece of <u>raw</u> meat [after salting it to extract its blood], the *shechitah* is permitted. The Tanna Kamma does not consider raw meat fit for consumption since most people would not eat it, whereas R' Akiva considers raw meat fit for consumption.]

The Oneg Yom Tov<sup>44</sup> notes that R' Akiva on 21b is of the opinion that performing *melacha* on Yom Tov is permitted even לצורך כלבים - for the sake of animals. Accordingly, he questions why R' Akiva did not simply say that time for roasting the meat is not necessary because the meat could be fed to dogs [even without salting it to extract its blood]. Why was it necessary for R' Akiva to say that raw meat is fit for human consumption [after its blood is extracted].

The Oneg Yom Tov offers two reasons why in the case of the Mishna the fact that raw meat can be fed to dogs is not sufficient reason to permit slaughtering a sick animal on Yom Tov.

(a) The Mishna is speaking of a critically ill

animal (which the owner wants to quickly slaughter before it dies and becomes a neveilah). We cannot say that the owner's act of slaughtering his critically ill animal is potentially necessary for feeding a dog on Yom Toy, because a dog could eat from the animal's carcass [after its impending death] even if no shechitah was performed. The reason the owner hastily slaughters his sick animal on Yom Tov is for the purpose of rendering its meat fit for humans by preventing it from becoming a neveilah. Therefore, the only grounds to permit shechitah on a sick animal on Yom Tov is if humans will be able to eat from the meat on Yom Tov.

(b) Rav says in Shabbos 75a that the act of *shechitah* involves the *melacha* of צובע - dyeing (the neck area with blood) - whereas killing an animal by other means (e.g., clubbing or stunning it) does not involve this *melacha*. Thus, the Oneg Yom Tov argues that even according to R' Akiva (who permits performing *melacha* of לצורך כלבים), one may not kill an animal through *shechitah* for the purpose of feeding his dog (even if the animal is healthy and is not about to die on its own), but rather through other means so that one does not needlessly violate the *melacha* of צובע.

## דף כו. ר' שמעון אומר כל שאין מומו ניכר מבעוד יום אין זה מן המוכן

- The *bechor* firstborn male of a kosher animal (i.e., cow, sheep or goat) must be given to a Kohen. The *bechor* has *kedusha* (sanctity) at birth and must be offered as a *korbon* (by the Kohen). If the *bechor* develops a permanent (blemish) rendering it unfit for a *korbon*, it loses its sacrificial status and the Kohen may slaughter it and eat it outside the Bais Hamikdash.
- Even today the *bechor* must be given to a Kohen. Due to the absence of the Bais Hamikdash today, the Kohen must maintain the *bechor* until it develops a blemish, at which time he may slaughter and eat it.
- Before a Kohen is permitted to slaughter and eat a blemished *bechor* (outside of the Bais

Hamikdash), a *chacham* - sage (who is an expert in the field of blemishes) - must examine the *bechor* to determine whether its blemish is serious enough to disqualify it as a *korbon* (Mishna in *Bechor*os 28a and Negaim 2:5). In fact, R' Meir (*Bechor*os 28a, cited below on 27a) asserts that if a Kohen slaughtered his blemished *bechor* before having a *chacham* pronounce it blemished, its meat is forbidden even if a *chacham* subsequently examines the slaughtered *bechor* and determines that it indeed sustained a valid, disqualifying blemish.

R' Yehuda is of the opinion that a *bechor* that develops a blemish on Yom Tov is *muktzah* since at the onset of Yom Tov the owner did not expect to eat the *bechor*. However, if a *bechor* develops a blemish before Yom Tov, the owner may have it examined by a *chacham* on Yom Tov, and if the blemish is determined to be valid (i.e., permanent), it may be slaughtered on Yom Tov and eaten. Such a *bechor* is not *muktzah* since the owner was aware of its blemish at the onset of Yom Tov and had the intention of eating it, subject to the ruling of the *chacham*.

R' Shimon disagrees and maintains that it is forbidden for a *chacham* to rule on the status of a *bechor*'s blemish on Yom Tov. Rashi (to the Mishna, דייה אין זה מן המוכן) explains that the act of ruling on a blemish is forbidden because of ינראה כמתקן - it resembles fixing a vessel - since the ruling renders the *bechor* permitted for slaughter. Also, it resembles permitted for slaughter. Also, it resembles monetary issuing a judgment (regarding monetary lawsuits) - which the Mishna on 36b forbids on Yom Tov.

The Gemara indicates that if a *chacham* violated this *halacha* and pronounced a *bechor* as blemished on Yom Tov, the Kohen (who received the *bechor*) still may not slaughter it (see Rashi זייה לא צריכה דעבר ואסקיה).

The Tosfos Yom Tov asks that once the *chacham* declared the *bechor* blemished (albeit in violation of the *issur* of מתקן), the Kohen should be permitted to slaughter it. $^{45}$ 

In answer, he cites Tosfos (ד"ה בכור שנפל) who explains that since at the onset of Yom Tov the Kohen did not anticipate finding a *chacham* 

who would (violate the *issur* of מתקן and) permit his *bechor*, the *bechor* is *muktzah* and therefore may not be slaughtered even after it has been declared blemished.

# דף כז. קסבר ר' מאיר ראיית בכור לאו כראיית טרפה

The commentators ask why examining a bechor and determining the halachic status of its blemish is different from examining the organs of a slaughtered bird or animal to determine whether it is a tereifa (has a fatal defect which renders it forbidden for consumption). Why is the former compared to מתקו (fixing, see above daf), whereas the latter is permitted and is not compared to fixing?

- (a) Rashi (27a דייה אלמא) explains that a rabbi's ruling regarding a kashrus question does not resemble מתקן because the rabbi only acts to clarify and confirm the halacha; his ruling does not establish a new status or revise the meat's previous status. However, in the case of bechor [it appears as though] the chacham's pronouncement actually renders the bechor permitted, as evidenced by the fact that R' Meir forbids consumption of a bechor that was slaughtered prior the chacham's to pronouncement.
- (b) The Taz<sup>46</sup> suggests another distinction:<sup>47</sup> In the case of the questionable *tereifa*, the rabbi's ruling is not so significant because he does not change the animal's *chazakah* (status quo) since the animal is presumed to have been born non-defective. Therefore, his ruling in not כמתקן. In contrast, the *bechor* at birth was unblemished and the status quo dictates that is forbidden for slaughter (outside the Bais Hamikdash) until it is proven that it developed a valid blemish. A ruling which alters the status quo of the animal is significant and is במתקר.

According to the Taz it emerges that there could be certain halachic rulings which are forbidden on Yom Tov. Suppose that before Yom Tov one had a mixture of kosher and non-kosher meat which was comprised of a majority of non-kosher meat and was therefore forbidden for consumption. Then, on Yom Tov additional

pieces of kosher meat fell into the mixture and a rabbi is consulted to determine whether the mixture is now comprised of a majority of kosher meat and is therefore permitted. Since the mixture was initially forbidden, the Taz would forbid the rabbi from issuing a ruling on Shabbos or Yom Tov to permit the mixture since such a ruling alters the status quo of the mixture.

(c) The *Korbon* Nesanel<sup>48</sup> disagrees, arguing that he has observed numerous rabbis issuing such rulings on Yom Tov. Moreover, he cites the Terumas Hadeshen<sup>49</sup> who explicitly permits such rulings.

The Korbon Nesanel explains that a chacham's ruling on a bechor's blemish is akin to a judgment on a monetary lawsuit because it results in a transfer of ownership. The bechor is initially in the possession of hekdesh and through the chacham's ruling it is transferred to the possession of the Kohen, for it becomes his private property. This type of ruling is similar to a monetary judgment where as a result of the judge's ruling the defendant pays money to the plaintiff (and the Mishna on 36b says that monetary rulings are forbidden).

• Even though the Terumas Hadeshen permits a rabbi to rule on whether bitul (nullification) has occurred in a mixture, he says that directly causing bitul by intentionally adding kosher meat to a mixture is forbidden because that is certainly considered an act of מתקן.

# דף כח: מכשירי אוכל נפש שהיה אפשר לעשותן מאתמול

As learned above, *melachos* pertaining to אוכל נפש - food preparation - are permitted on Yom Tov. The Tanna Kamma (braysoh 28a,b) maintains that only actual אוכל נפש - *melachos* performed directly with the food, such as kneading and cooking - are permitted. However, אוכל נפשמכשירי - *melachos* [performed with non-food items] needed as a preliminary to food preparation, such as sharpening a knife or fixing a spit - are forbidden on Yom Tov.

The *halacha*<sup>50</sup> follows R' Yehuda who permits even אוכל נפשמכשירי on Yom Tov.

However, R' Yehuda stipulates (based on a posuk) that מכשירי אוכל נפש are permitted only in circumstance in which אי אפשר לעשותן - it was not possible to perform them before Yom Tov - such as where the knife or the spit broke on Yom Tov (or the owner was not aware that it was broken, or did not have time to fix it). However, if one has a broken knife which could have been fixed before Yom Tov, it is forbidden (min haTorah) to fix it on Yom Tov. [The Ramoh, 51 based on the Gemara on 28b, writes that although the halacha follows R' Yehuda, a Rov should not issue this lenient ruling for the general public (because an unlearned individual may utilize this leniency too liberally, i.e., in cases in which the מכשירין could have been performed prior to Yom Tov).152

The Maharil<sup>53</sup> asserts that if one's knife broke on the first day of Yom Toy he may not repair it on the second day of Yom Tov (in chutz la'aretz where two days of Yom Tov are observed). He argues that since the observance of two days of Yom Tov is based on the uncertainty of our forefathers in chutz la'aretz as to whether Yom Tov occurred on the first or second day, the first day of Yom Tov is treated as a weekday in relation to the second day, and vice versa (because only one of the two days can actually be Yom Tov, שתי קדושות הן, see above אוי: with Al Hadaf). Therefore, a knife which broke on the first day of Yom Tov may not be repaired on the second day of Yom Tov, because it is viewed as a knife which could have been repaired before Yom Tov.

The Bigdei Yesha<sup>54</sup> disagrees and maintains that if the owner had no need for the knife on the first day of Yom Tov, he is permitted to fix it on the second day, because, practically speaking, he was forbidden to repair it on the first day (because it is forbidden to perform *melacha* on the first day for the sake of the second day). Hence, even if the first day is viewed as a weekday in relation to the second day, repairing the knife is permitted on the second day since, practically speaking, it could not have been repaired beforehand.<sup>55</sup>

## דף כט. גזל ואינו יודע ממי גזל יעשה בהם צרכי רבים

The Mishna tells of Abba Shaul ben Botnis, a particularly honest oil retailer, who was very meticulous in his dealings. When pouring oil from his measuring cup into his customers' containers he would allow sufficient time for all the oil to drain, to ensure that his customers would receive their full measure of oil with no residual oil remaining behind on the walls of the measuring cup.

The braysoh relates that this merchant was so honest that he would keep track of all the residual oil that some of his customers would [willingly] leave behind. Even though Abba Shaul was halachically permitted to keep this oil and assume that it was willingly left behind by hurrying customers, he conducted himself stringently and regarded the oil as belonging to his customers. Not wanting to benefit from that which was not rightfully his, Abba Shaul brought all of his customers' leftover oil to the Bais Hamikdash with the intention of donating it to hekdesh (the Temple treasury).

Abba Shaul was told by the sages that if he desired to treat the oil as ill-gotten gains then he must conduct himself in the same manner as a thief who stole from many people and does not remember his victims. If such a thief wants to do teshuva, since he does not know to whom to return the stolen money, it must be donated towards public projects, such as the building of wells, so that the rightful owner should at least benefit from the returned money. The money should not simply be given to hekdesh (or to ordinary charity funds) because that does not compensate the victim in any way. [Moreover, the posuk, שונא גזל בעולה, Yeshaya 61:8, teaches that Hashem despises thievery and therefore hekdesh may not accept donations from stolen property, Rashi סוד״ה לפני, cf., Succah 30a.]

Horav Moshe Feinstein<sup>56</sup> suggests that today, when the public does not bathe in public bathhouses, money stolen from the public should be donated towards the building and maintenance of a *mikveh*.

R' Moshe adds that a thief wishing to attain atonement by donating stolen money to public projects must give the money anonymously (or explicitly publicize that he is "donating" stolen money) so that he does not acquire unjustified honor and credit for his donation. R' Moshe asserts that if the thief acquires recognition and honor because of his "donation", or he gives it as payment towards an outstanding pledge, it would not provide him with atonement for his sin (see above דבר שבחובה אינו בא אלא מן - דף כי מחולין).

# דף ל: מנין שחל שם שמים על הסוכה

- 1] R' Yehuda ben Beseira derives from the posuk להי שבעת ימים חג (lit., the festival of Succos for seven days unto Hashem, Vayikra 23:34) that just as a *korbon יגהחג* is sanctified and prohibited for private use, a *succah* also has a degree of sanctity and may not be used for purposes other than the mitzvah of *succah*. Thus, it is an *issur min haTorah* to remove *s'chach* from a *succah* during the festival of succos, even during chol hamoed, and use it for a non-*succah* purpose.
- The Rosh<sup>57</sup> asserts that only the *s'chach* contains this sanctity, but not the walls. Tosfos (סרייה אבל) and the Rambam<sup>58</sup> disagree and are of the opinion that even the walls contain this sanctity and may not be used during succos for non-*succah* purposes.
- The Taz<sup>59</sup> maintains that the Torah only forbids uses which affect the integrity of the *succah*'s structure, such as the <u>removal</u> of *s'chach* for personal use. However, leaning on a *succah* is permitted. The Netziv<sup>60</sup> disagrees and forbids any use, even just leaning on a *succah*.
- 2] The Mishna in Succah 28b says that if it rains heavily enough to ruin one's food he is exempt from the mitzvah of *succah* and he may eat in his house because the rule is מצטער פטור one is exempt from dwelling in the *succah* if it causes him distress.

The Ramoh<sup>61</sup> writes that one who is exempt from dwelling in the *succah* (i.e., due to rain) and continues to dwell there does not acquire any reward for his actions; rather, he is

disparagingly labeled as a *hedyot* (commoner) for trying to perform a mitzvah from which he is exempt.

The Oneg Yom Tov<sup>62</sup> argues that one who eats in the *succah* during the rain should be in violation of the above-mentioned *issur* of misappropriating sanctified property. A person eating in the *succah* during a rainstorm is in effect using the *succah*'s protection for his personal, non-*succah* use, since one does not fulfill a mitzvah by dwelling in the *succah* during a rainstorm.<sup>63</sup> Why then is such a person merely labeled a "*hedyot*" when in reality he is in violation of an *issur*.

[The Oneg Yom Tov notes that this question is cogent only according to the Netziv who forbids even leaning on a *succah*. However, according to the Taz there are no grounds for this question since the integrity of the *succah*'s structure is not compromised merely by sitting in the *succah*.]<sup>64</sup>

The Kovetz Shiurim<sup>65</sup> answers that since a *succah* is not fit for the mitzvah during the rain, it does not contain any sanctity at that time. Sitting in a *succah* during a rainstorm is akin to sitting in a *succah* after the festival of Succos. Therefore, one who dwells in a *succah* during a rainstorm is not guilty of misappropriation of a sanctified object.<sup>66</sup> [See Al Hadaf to Succah 97 or additional discussion regarding dwelling in a *succah* during the rain.]

# דף לא. מביאין עצים מן השדה מן המוכנס

The Mishna says that one may not collect firewood from a field on Yom Tov (to be used for cooking Yom Tov meals) because it is *muktzah* (Rashi).<sup>67</sup> However, if the wood was collected into a pile or is lying in a fenced in (guarded) area, the Mishna says that it may be taken on Yom Tov because it is considered designated for use.

Tosfos asks why gathering wood from a fenced in area is permitted. Even if such wood is considered prepared for use and is not *muktzah*, the act of gathering constitutes מעמר (gathering/bundling), one of the thirty-nine forbidden *melachos*. [Even though it is

permitted to perform *melacha* on Yom Tov לצורך אוכל נפש (for the sake of food preparation), gathering firewood qualifies only as אוכל נפשמכשירי (preliminary food-related *melacha*) since it relates to the food preparation only indirectly. As learned above מכשירי אוכל are permitted only when נפש are permitted only when אי אפשר לעשותן - it was impossible to perform them before Yom Tov.<sup>68</sup>]

Tosfos answers that the *melacha* of מעמר pertains only to gathering wood or produce from the area of its original growth. The Mishna permits gathering wood from a fenced in area because it speaks of wood that is not indigenous to that area but that was brought from elsewhere.

The Ran<sup>69</sup> maintains that gathering and chopping firewood is classified as actual אוכל because when wood is used for heating a person obtains enjoyment directly from the burning wood. Therefore, the *melacha* of מעמר (as it pertains to firewood) is permitted on Yom Tov even if אפשר לעשותן מאתמול - one was able to gather the wood before Yom Tov.<sup>70</sup> [In contrast, repairing a knife is classified as because one does not gain enjoyment directly from the knife.]

Alternatively, the Minchas Chinuch,<sup>71</sup> based on an inference from the words of the Rambam,<sup>72</sup> maintains that the *melacha* of מעמר applies only to the gathering of food and not firewood.

**2**] Rashi explains that gathering wood from an open field is forbidden because such wood is *muktzah*.

The Ran says that it is forbidden for another reason. As noted above on דף כייג, the Ran postulates that the sages forbade certain *melachos*, such as reaping and trapping, even though they qualify as צורך אוכל נפש (and are permitted on Yom Tov *min haTorah*) because these *melachos* are commonly performed on a large scale and the sages were concerned that one might come to trap or reap for post-Yom Tov use. The Ran suggests that gathering wood from a field is forbidden for the same reason -

because gathering from an open field is often performed on a large scale.<sup>73</sup>

## דף לב: אין גורפין תנור ואם אי אפשר לאפות אא"כ גורפו מותר

If plaster and gravel fell from the walls of an oven onto the oven floor, making it impossible to bake there, the braysoh permits shoveling out the debris on Yom Tov. Rashi explains that even though clearing out the debris constitutes תיקון מנא (repairing a vessel, i.e., it readies the oven for use), the Tanna of the braysoh permits it because he agrees with R' Yehuda who permits acts of אוכל נפש מכשירי - שאי אפשר לעשותן מאתמול - preparatory foodrelated melachos which could not have been performed before Yom Tov (see above ).

Tosfos (28b, ד"ח גריפת) adds that even if the debris is muktzah one may clear it out on Yom Tov to make room for baking, because moving muktzah is permitted when necessary for אוכל and simchas Yom Tov (as mentioned above on אוכל).

The Rosh adds that even if on the oven floor there are glowing embers which are certain to become extinguished when shoveled, one is permitted to shovel them out if the embers interfere with the baking. Even though extinguishing a flame is a *melacha min haTorah* (כיבוי), the Rosh maintains that one may perform כיבוי when necessary for אוכל נפש

Abaya, above on 22a, says that it is forbidden to extinguish a burning log to prevent it from smoking up one's pot of food. The Rosh<sup>76</sup> comments that extinguishing the fire is forbidden only if one has another fire available for cooking. However, if one does not have another fire, he is permitted to extinguish a segment of the large flame under his pot to prevent it from ruining his food. In such a case the כבוי is necessary so that he can have food for Yom Tov and as stated above, אוכל נפש is permitted if necessary for אוכל נפש

The Magen Avraham<sup>78</sup> says that if there is a large flame under a pot of food which is causing the food to burn, one may not lower the flame unless he has no other option. The Magen Avraham indicates that if one is able to light a

new [smaller] flame, he must do so rather than perform the *melacha* of כיבוי.

Horav Moshe Feinstein,<sup>79</sup> however, deduces from the wording of the Rosh that one whose food is in danger of burning must avoid כיבוי only if there is an <u>existing</u> smaller flame available at the time. However, if there is no smaller flame already existing, R' Moshe argues that one is not obligated to light a new flame (which constitutes הבערה) to avoid lowering the large flame (כיבוי), because the acts of הבערה are equally permissible when performed for the sake of אוכל נפש.

# דף לג. אין מוציאין האור מן העצים ומן האבנים

1] Making a fire for the sake of cooking Yom Tov food is permitted only if the fire is taken from an existing flame. The Mishna (33a) forbids rubbing stones or sticks together on Yom Tov to produce a new flame.

Several reasons are given for this prohibition:

- (a) Rashi, citing the Gemara on 33b, says that it is forbidden because of מוליד (creating). The Rav m'Bartenura explains that creating a new fire is rabbinically forbidden because it resembles the performance of a new *melacha*. [We find this rabbinic *issur* of מוליד above on 23a with regard to creating a fruit fragrance in vessels (see Rashi ibid., דייה דקמוליד) and also in Shabbos 51b with regard to crushing ice into liquid (see Al Hadaf ibid.).]
- (b) The Ravad<sup>81</sup> indicates that the *issur* of מוליד mentioned in our Gemara is essentially a *muktzah*-based *issur* similar to the *issur* of eating an egg that was laid on Yom Tov (נולד). He says that the fire, being a new entity created on Yom Tov, is *muktzah* since it was not in existence before Yom Tov and hence it was not designated for use.<sup>82</sup>
- (c) The Taz, 83 based on his understanding of the Rambam and the Maggid Mishna, is of the opinion that creating a new fire on Yom Tov is forbidden *min haTorah* under the *issur* of הבערה (igniting a fire). Even though cooking and igniting a fire for the sake of אוכל נפש

permitted on Yom Tov, igniting a new fire is forbidden because it falls under the category of לעשותן מאתמול שאפשר אוכל נפש <u>מכשירי</u>. Since one does not benefit directly from the new fire, it is considered only מכשירי אוכל נפש - a <u>preparatory</u> food *melacha*. As we learned above, a preparatory food *melacha* which could have been performed prior to Yom Tov is forbidden on Yom Tov. 84

**2]** The latter-day authorities discuss igniting a fire on Yom Tov with matches.

The Sefer Kerem Chemed, 85 based on his understanding of matches, a new innovation in his day, reasoned that unlike other forms of creating fire, one who strikes a match merely exposes a preexisting flame dormant in the match's sulphur tip! Therefore, he said that striking a match does not constitute מוליד (creating a new flame) and is permitted.

The Ben Ish Chai, 86 K'sav Sofer, 87 Kitzur Shulchan Aruch, 88 and many other authorities conclude that striking a match on Yom Tov is forbidden. They argue that the sparks and fire created by striking a match is identical to the sparks and fire created by striking two stones next to combustible material.

**3**] A similar dispute is recorded with regard to opening a switch for an electrical appliance on Yom Tov.

Some authorities<sup>89</sup> from the early part of the twentieth century understood that when one opens a switch and completes the circuit he is merely allowing the electrical current present in the wires to continue flowing. Therefore, they compared opening a switch to igniting a fire from an existing fire and they thought that it should be permitted on Yom Tov (as long as it is necessary for which will be provided). Or for some other Yom Tov need).

All later authorities,<sup>91</sup> however, ruled that turning on electrical appliances is forbidden. They explained that by completing the circuit, one creates a new electrical current and it is akin to igniting a new flame.

## דף לד.

### דרסה או שטרפה בכותל מהו לשוחטה ביו"ט

- The Torah forbids eating a *tereifa* (an animal with a fatal defect) even if it is properly slaughtered. The Mishna in *Chullin* 42a lists eighteen types of fatal defects which render an animal a *tereifa*.
- *Min haTorah* an ordinary animal which has no known injuries is assumed to be a non-tereifa (however, there is a rabbinic law requiring one to inspect the lungs of a slaughtered animal for signs of a puncture since this is a common defect).
- The Mishna in *Chullin* 56a says that if a bird was trampled, banged against a wall, or was crushed by an animal there are grounds to suspect that it sustained a fatal wound and is a *tereifa*. However, if the bird remained living for a twenty-four hour period the suspicion subsides, and the bird may then be slaughtered and eaten provided that it is inspected after *shechitah* and found to be free of internal injuries.

R' Zeirah (citing proof from our Mishna) maintains that it is forbidden to slaughter such a bird on Yom Tov since its kashrus is in question, inasmuch as it is subject to a post-shechitah inspection. Rashi explains that we must entertain the possibility that upon inspection it will be found to be a *tereifa* and in retrospect the *melacha* of *shechitah* will have been violated in vain.<sup>92</sup>

Rava says in Sanhedrin 78a that one who murders a person who is a *tereifa* is - exempt from capital punishment - because a *tereifa* is tantamount to a dead man (since he is destined to die within twelve months).

The Rivam (cited by Tosfos Rid, Shabbos 136b) asserts, based on Rava's assertion in Sanhedrin, that if one afflicts a wound on a tereifa on Shabbos, he is exempt from a penalty. He argues that since inflicting a wound is a toldah (subcategory) of the melacha of נטילת (taking a life) and a tereifa is likened to a dead person, killing or wounding a tereifa on Shabbos is not a melacha.<sup>93</sup>

The Tosfos Rid (ibid.) disagrees and maintains that a *tereifa* is judged as a living

person regarding all matters (e.g., he is capable of effecting a divorce or marriage), except for the one law mentioned in Sanhedrin (i.e., a murderer of a *tereifa* is exempt from capital punishment). He is of the opinion that inflicting a wound on a *tereifa* on Shabbos, or murdering him, is considered a *melacha* and one who does so is subject to the penalty for desecrating Shabbos.

The Bais Yitzchak<sup>94</sup> adduces proof to the Tosfos Rid from our Gemara. R' Zeirah says that one may not slaughter an injured bird on Yom Tov because of the suspicion that it is a *tereifa* and the *melacha* of *shechitah* will turn out to be in vain. The Bais Yitzchak asks, according to the Rivam even if the bird is a *tereifa* and cannot be eaten, the act of slaughtering it should not be considered a *melacha* (because a *tereifa* is considered as though it is already dead and there is no נטילת involved)?

It is interesting to note that the Meiri, in explaining R' Zeirah, writes that if the bird turns out to be a tereifa, the slaughterer will have, in retrospect, expended effort in vain. Thus, the Meiri indicates that the concern (regarding the slaughter of an injured bird) is not about the possible violation of the biblical melacha of שוחט (as Rashi says) but rather about the rabbinic injunction against טירחא יתירא expending needless effort - on Yom Tov. Accordingly, our Gemara does not present a difficulty to the Rivam's opinion, because there is no indication in this Gemara that slaughtering a tereifa on Yom Tov is a violation of שוחט. It is a possible that R' Zeirah is merely concerned about טירחא יתירא.95

### דף לה:

# היה אוכל באשכול וחשכה בלילי שבת

• Produce grown in Eretz Yisrael is subject to the separation of terumos and ma'asros only after; (a) נגמרה מלאכתה - it is processed into a finished product - and (b) it is brought into one's house or courtyard. Before produce is brought into the house, or before its processing is complete, one is permitted to eat it in an informal manner (i.e., as a snack, אכילת עראי),

but not אכילת קבע - as a formal meal. <sup>96</sup>

- The Gemara on 34b introduces the concept of שבת קובעת which states that produce eaten on Shabbos is always considered significant (because the posuk classifies eating on Shabbos as a delight, וקראת לשבת עונג , Yeshaya 58:13). Therefore, on Shabbos all produce is subject to the separation of *terumos* and *ma'asros* even if eaten only as a snack (and according to some, even if it was not fully processed).
- The Gemara (34b, citing a Mishna in *Ma'asros* 4:2) states that figs which were designated for Shabbos use are subject to *terumos* and *ma'asros* even if in the end they were not eaten on Shabbos. Even after Shabbos one may not snack from such figs until they are properly tithed.

R' Eliezer (35a, as explained by R' Nosson) asserts that if one was snacking on a cluster of non-tithed grapes before Shabbos he must stop eating them when Shabbos arrives; but he may continue eating them after Shabbos. [Rashi explains, ordinary grapes are considered unprocessed produce since grapes are generally made into wine.]

Rashi reconciles R' Eliezer with the Mishna cited on 34b, explaining that the cluster of untithed grapes were not designated for Shabbos and therefore although one must stop snacking on them when Shabbos arrives, they may be eaten after Shabbos. In contrast, the figs referred to in the above Mishna were expressly designated for Shabbos and are therefore subject to *terumos* and *ma'asros* whether they are eaten on Shabbos or after Shabbos.

Alternatively, Tosfos (ד"ה רבי אליעזר) suggests that the Mishna is referring to fully processed figs, whereas the cluster of grapes referred to is not fully processed (since the grapes are intended for wine). Therefore the figs, once designated for Shabbos, become subject to tithing even if one wishes to snack on them after Shabbos, whereas the unprocessed grapes do not become subject to tithing unless they are actually eaten on Shabbos.

2] Some authorities apply the concept of שבת to the mitzvah of ישיבת סוכה - dwelling in the *succah*:

The Mishna in Succah 25a says that one may eat אכילת עראי (an informal meal/refreshment) outside of a *succah*. The *halacha* follows Abaya (26a) who maintains that only a meal consisting of more than a *k'beitzah* of bread is substantial enough to require a *succah*. A meal/snack consisting of only a *k'beitzah* of bread or less is considered insignificant and may be eaten outside the *succah*.

Rabbeinu Avigdor, cited by Shibbolei HaLeket, 97 maintains that eating an informal meal consisting of a *k'beitzah* or less of bread is permitted outside of a *succah* only on *chol hamo'ed* when one is not obligated to eat bread. However, on the first day of Yom Tov or on Shabbos, when eating bread is mandatory (see Berachos 49b and Al Hadaf to Succah פרילת קבע) and requires a substantial meal (אכילת קבע) and requires a *succah*.98

The Shulchan Aruch and many other authorities<sup>99</sup> indicate that the minimum shiur of bread subject to *succah* is the same for the entire Succos (i.e., more than a *k'beitzah*), whether one is eating a meal on *chol hamo'ed* or on Shabbos and Yom Tov.

# דף לו: אין רוכבין ע"ג בהמה לא בשבת ולא ביו"ט

- On Shabbos and Yom Tov one is prohibited from leaving the תחום שבת Shabbos boundary which is defined as two thousand *amos* (approx. 2/3 mile) from one's Shabbos place of residence. [People residing in a city may walk 2,000 *amos* from the edge of the city.]
- R' Akiva (Sotah 27b), d'bei Rav Yanai and R' Chiya (*Eruv*in 17b) maintain that the *issur* to leave the *techum* Shabbos is a biblical *issur* derived from the posuk (Sh'mos 16:29) אל יצא a man shall not go out of his place on Shabbos.

The *halacha*, however, follows the majority opinion that the law of *techum* Shabbos is only *miderabbanan*.

• The Rambam<sup>100</sup> rules, based on the Yerushalmi, that although the 2,000 amah (one מיל) boundary is only of rabbinic origin, there is

another, farther, boundary of twelve 24,000) מיל amos, i.e. the breadth of b'nai Yisrael's camp in the midbar) which is min haTorah.

The Mishna says that the rabbinic *issur* against riding on an animal on Shabbos applies on Yom Tov as well.

The Gemara initially suggests the reason the sages forbade riding on an animal on Shabbos (and Yom Tov) is because of a concern that the rider may inadvertently leave the תחום שבת - Shabbos boundary - without noticing the techum-Shabbos markers.

The Gemara, however, rejects this explanation arguing that it is not likely that the sages would have enacted a decree to safeguard the *issur* of *techum* which (according to most opinions) is only a rabbinic *issur*. [The Gemara concludes that the decree was enacted because of a concern that while riding one might inadvertently cut off a branch to whip the animal.]

The Baal Hama'or (*Eruv*in 17b) adduces proof from our Gemara that there is no *techum* which is *min haTorah*, even 12 mil, contrary to the view of the Rambam. He argues that if walking out of the twelve*techum* is an *issur min haTorah*, the Gemara could have said that the sages banned riding animals on Shabbos because of a concern that one might inadvertently leave the biblical twelve-*mil techum*.

The Ramban, <sup>101</sup> in defense of the Rambam, argues that the sages were not concerned of one accidentally leaving the biblical twelve-*mil techum* because it is unusual for one to travel such a great distance on Shabbos or Yom Toy <sup>102</sup>

Alternatively, Rabbeinu Avraham ben HoRambam<sup>103</sup> argues that even though the Rambam is of the opinion that is biblically forbidden to leave the twelve-*mil techum* on <u>Shabbos</u>, on <u>Yom Tov</u> it is only rabbinically forbidden. He explains that the posuk from which the biblical twelve-*mil techum* is derived specifies out איש ממקומו - a man may not leave his place on <u>Shabbos</u> - thus indicating that the Torah *issur* is limited to Shabbos.<sup>104</sup>

## דף לז. דאית ליה אשה ובנים

The Mishna (36b) lists *kiddushin* (betrothal) among several discretionary mitzvos (called רשות) which are rabbinically forbidden on Shabbos and Yom Tov.

[The Gemara (37a) explains that the sages were concerned that performing *kiddushin* might result in a Shabbos violation because one might draw up a marriage contract. Alternatively, the Yerushalmi (cited by Tosfos דייה והא מצוח explains that *kiddushin* is forbidden because it is prohibited to effect a *kinyan* (formal act of acquisition) on Shabbos.]

The Gemara (as understood by Rashi) asks why the Mishna labels kiddushin a רשות (discretionary mitzvah) rather than a mandatory mitzvah since the Torah obligates one to marry and beget children (פרו ורבו). The Gemara answers that the Mishna is referring to one who is already married and has children (i.e., a boy The Mishna labels kiddushin and girl). performed by such a person as a רשות because this person has already fulfilled the mitzvah of and is not obligated to marry. Nonetheless, there is a mitzvah involved in begetting additional children (as alluded to by the posuk, ולערב אל תנח ידיך - and in the evening do not desist, Koheles 11:6, Yev*amos* 62b). 106

While Rashi indicates that this discussion concerning the *reshus* or mitzvah status of *kiddushin* is merely academic, Rabbeinu Tam (תוד"ה והא) maintains that there is a practical application. He says the sages only forbade *kiddushin* on Shabbos when the *kiddushin* is in the category of *reshus*. However, a childless man is permitted to perform *kiddushin* on Shabbos and Yom Tov since in such a case the act of *kiddushin* is an obligatory mitzvah.

The Ran, citing Rabbeinu Tam, says that one should not perform *kiddushin* on Shabbos (even if he has not yet fulfilled the mitzvah of (פרו ורבו) unless there is a pressing need to do so. Moreover, he says that even in a situation in which one is permitted to perform *kiddushin* on Shabbos, it is forbidden to perform *kiddushin* on Shabbos, it is forbidden to perform *kiddushin* on chuppah), because the act of נישואין is a genuine *kinyan* (since it completes the marriage and

joins the couple as man and wife for all halachos).

The Ramoh,<sup>107</sup> however, in extreme cases, permits *kiddushin* and *nisuin* on Shabbos, such as, where a wedding was scheduled for Friday but was delayed due to monetary disputes. The Chayai Odam<sup>108</sup> explains that the Ramoh permits *kiddushin* and nisuin on Shabbos only when the following three mitigating factors are present: (a) The groom has not yet fulfilled the mitzvah of פרו ורבו (b) Delaying the wedding until Sunday will result in a substantial monetary loss (e.g., due to spoilage of the wedding feast). (c) Delaying the wedding will be embarrassing to the groom and bride.

Indeed, the Ramoh<sup>109</sup> in his responsa relates an incident in which he conducted a wedding of an orphan-girl on Friday night (after the wedding was delayed from earlier in the day) because he was concerned that delaying the wedding until Sunday might lead to quarreling and result in a broken engagement, causing much embarrassment to the orphaned bride.

The Rambam<sup>110</sup> writes (based on Kesubos 5a) that a wedding should not be scheduled for Erev Shabbos because it may lead to Shabbos desecration. The Shulchan Aruch,<sup>111</sup> citing the Rosh who permits weddings on Erev Shabbos, writes that it is a widespread custom to make weddings on Friday. The Mishna Berurah,<sup>112</sup> however, cautions one to take heed to make the wedding early in the day to avoid *chillul* Shabbos (which can occur either at the wedding ceremony or by guests returning home too late in the day).

## דף לח.

# 'כי סליק רבי אבא אמר יהא רעוא וכו

The Gemara relates that when R' Abba immigrated from Bavel to Eretz Yisrael he prayed to Hashem that the local talmidei *chacham*im should approve of his Torah thoughts and opinions.

The Marcheshes<sup>113</sup> explains that even though R' Abba was a distinguished talmid *chacham* whose Torah scholarship was widely acclaimed in Bavel, he was concerned that the scholars of Eretz Yisrael might disapprove of his approach to, and his understanding of, Torah

topics because they differed in their methods of Torah study.<sup>114</sup> [The Maharsha Bava Metzia 85a) suggests that Israeli talmidei *chacham*im followed a curt and direct style of study, whereas Babylonian scholars were apt to engage in excessive pilpul - dialectics and polemics.]

The Gemara reports that when R' Abba arrived in Eretz Yisrael and suggested an answer to a question raised by the local talmidei *chacham*im, his answer was boldly rejected and he was repeatedly scorned when he tried to restate and explain his position. [The Gemara then engages in a lengthy discussion as to the merit of R' Abba's answer, or the lack thereof.]

The Chasam Sofer<sup>115</sup> ponders the significance of the unseemly details surrounding this scholarly dispute. Why not only cite the dispute and omit mention of R' Abba's prayer and his subsequent rejection?

In answer the Chasam Sofer suggests that the Gemara wishes to impart an important lesson regarding the proper approach to Torah study. He suggests that R' Abba was scorned, not in spite of his prayer, but because of his prayer, in that it was deemed inappropriate. A person is obligated to study Torah לשמה - for the sake of understanding Hashem's word - and not for personal gain or glory. The tone of R' Abba's prayer suggested that he was more concerned about gaining recognition through the acceptance of his Torah views, than with engaging in intellectually honest debates, with the goal of uncovering the ultimate truth. 116

• On the topic of learning Torah with pure intentions, the Chasam Sofer adds: The Gemara in Gittin 60a (and Temurah 14b) derives from the posuk על פי הדברים האלה (Sh'mos 34) that על פה אי אתה רשאי לכותבן - the oral law may not be transcribed.

The Gemara says that today, however, we are permitted to write תורה שבעל פח to prevent Torah from being entirely forgotten because the posuk (Tehillim 119:126) states, עת לעשות להי - for the sake of Hashem, i.e., preserving the Torah, we may override the [ban against transcribing] Torah.

[The Rambam writes in his introduction to Mishna Torah that for the first thirty-four generations after the Torah was given at Sinai the Torah was faithfully transmitted by word of mouth - from Rebbi to talmid without the aid of written books besides the scriptures. (He says, however, that a student was permitted to keep private notes of his lessons for his own future reference. 117) The Rambam explains that permission to write the oral law was originally granted during the period of R' Yehuda HaNasi. It was apparent to the rabbis of the time that, due to the increasing Roman oppression and the impending exile, the Torah was slowly being forgotten and distorted. Since the unbroken chain of tradition was in danger of being permanently severed they were permitted to transcribe the Mishnayos in order to preserve the Torah for future generations.]

The Chasam Sofer submits that the dispensation of הפרו תורתך לחי which permits writing the oral Torah can be employed only by one who publishes a sefer entirely לשם - for the sake of Heaven. However, one who has his own aggrandizement in mind has no permission to write a sefer and by doing so he violates the biblical  $issur^{119}$  of דברים שבעל פה אי לכותבן.

# דף לט. נהרות המושכין הרי הן כרגלי כל אדם

• Not only does the law of *techum* restrict a person from leaving his 2,000-amah Shabbos boundary, it also restricts movement of his possessions.

The Mishna on 37a states that objects acquire the same *techum* as their owner (regardless of where they were situated at the onset of Yom Tov). For example, if at the onset of Yom Tov an object was situated 1,500 west of its owner it may be transported to a location 2,000 east of the owner's place of שביתה (i.e., 3,500 *amos* east of the object's original place), even though this means taking it out of the 2,000-amah radius surrounding the object's original place. Conversely, one may not transport the object more than 500 *amos* westward for this will remove it from the

owner's techum.

Based on this, the Mishna on 39a states that water in a privately owned pit acquires its owner's place of שביתה. Water drawn from the pit on Yom Tov may not be removed from the owner's *techum* (even by one who has established for himself a place of שביתה different from that of the owner). 121

The Gemara, citing a braysoh, distinguishes between still water and running water. The braysoh states that water taken from a running stream does not have the *techum* of its owner, but rather of whoever's possession they are in.

Rashi explains that objects do not acquire a שביתה while in motion. Since the stream water was in a moving state at the onset of Yom Tov (i.e., during *bein hashmoshos*) it does not acquire any place of שביתה and may be transported anywhere within the *techum* of the person holding the water. 123

The Mishna in *Eruv*in 41b indicates that if a ship docks on Shabbos, one may not disembark unless the ship was within 2,000 *amos* of the port when Shabbos started. However, if it sailed more than 2,000 *amos* on Shabbos one may not disembark because his place of שביתה stat sea and he is now beyond his *techum* Shabbos. (The Gemara says in *Eruv*in that one who leaves his *techum* Shabbos must remain in his place for the remainder of Shabbos.)

The Rashba (*Eruv*in 43b) maintains that the Mishna is referring to a ship that was at a standstill during *bein hashmoshos*. However, people on a ship that is in constant motion during *bein hashmoshos* do not acquire שביתה because moving objects do not acquire שביתה (as our Gemara and the Gemara in *Eruv*in 46a indicate). Hence, he rules that when such a ship docks on Shabbos, the people may disembark and walk 2,000 *amos* from the port because the people did not acquire שביתה at sea, but rather at the location where the ship came to a stop. 124

The Biur *Halacha*<sup>125</sup> notes that the Shulchan Aruch, in codifying the *halacha* regarding the *techum* for people on a ship, does not differentiate between a stationary ship (during *bein hashmoshos*) and one that is in motion,

thus implying that people on a ship acquire שביתה even while in motion. The Biur *Halacha* suggests that this is so because the people on the ship are not considered moving in relationship to the ship. Even though the ship is in motion the people on the ship are considered stationary (see Bava Metzia 9b, ספינה מינח נייחא ספינה מינח נייחא).

## דף מ. מי שזמן אצלו אורחים לא יוליכו בידם מנות

• One can extend his *techum* Shabbos an additional 2,000 *amos* (in one direction) by establishing an *eruv* (or עירובי תחומין) at a location in the direction that he wishes to walk on Shabbos. An *eruv* is established by placing a certain measure of food at a location within 2,000 *amos* of one's place of residence. The *eruv* site is viewed as one's legal place of much and he is permitted to walk 2,000 *amos* past that site.

The Mishna says that a guest from another city may not take a portion of his host's food back home [for his nighttime meal, Rashi]. Rashi explains that the guest, who lives outside the host's *techum* Shabbos, established an *eruv* before Yom Tov which permits him to travel to and from his host. The Mishna teaches that since the host, who did not make an *eruv*, is forbidden to travel to the guest's home, the guests may not take his food there because, as we learned above, an object is subject to its owner's *techum*.

The Mishna says, however, that if the host is מזכה (formally transfers ownership of) the food to his guests before Yom Tov, then the guests are permitted to take it home. Since the food legally belongs to the guests it acquires the *techum* of the guests and therefore may be transported home by them.

As learned above on דף ס"ה, performing *melachos* on Yom Tov, such as cooking and carrying, in preparation for after Yom Tov use (called הכנה) is forbidden. In *chutz la'aretz* where two days Yom Tov are observed, it is forbidden to perform *melacha* on the first day of Yom Tov for the sake of the second day. Moreover, the Ramoh, 127 citing the Maharil,

rules that it is even forbidden to arrange and unfold tables and chairs on Shemini Atzeres for the sake of Simchas Torah, even though doing so involves only טירחה (exertion) but not a melacha.

The Chayai Odam<sup>128</sup> deduces from the fact that our Mishna (as explained by Rashi), barring the problem of *techum*, permits guests to take food home on Yom Tov for their nighttime meal without concern for the *issur* of הכנה, that not all acts of preparation constitute הכנה. Evidently, notes the Chayai Adam, merely bringing objects from one location to another is not considered הכנה and is permitted.<sup>129</sup>

The Chasam Sofer, however, assumes that transporting objects from place to place also constitutes הכנה and is forbidden. He maintains that, indeed, it is forbidden for one to bring home food on Yom Tov for the next day's meal. The Chasam Sofer suggests that when Rashi says that the food was carried for the nighttime meal, he is referring to an evening meal that the guest expect to eat before nightfall. One is permitted to prepare on Yom Tov for such a meal since it will be eaten on that day, prior to nightfall.

Alternatively, the Simchas Yom Tov suggests that the Mishna is referring to Yom Tov which falls on Erev Shabbos and the guests wish to carry home some food for their Shabbos evening meal. Performing *melacha* on Yom Tov in preparation for Shabbos is permitted (with the presence of עירובי תבשילין).

• The Chayai Odam concludes that although transporting items on Yom Tov from place to place for post-Yom Tov use is not considered הכנה, it should not be done unless the following three conditions are present:

- expressly verbalize that he is carrying the item for the next day of Yom Tov.
- (c) It should be carried in a slightly irregular manner (שינוי) - in a manner different from the way one carries during the week. 130
- (a) לצורך מצוה The preparation is for the sake of a mitzvah, such as for the sake of the second day's Yom Tov meal, but not in preparation for weekday use.
- (b) It should not be obvious that it is being done for the sake of the second day of Yom Tov. Thus, it should be done early in the day, not moments before sunset, and one should not

# סליק קונטרס "על הדף" על מסכת ביצה (מהדו"ת) בריך רחמנא דסייען

### דף ית.

1) סימו שכייו סקייח.

.סימן רנייה (2

(עי תוסי יומא דף ח. דייה וסבר) ומבאר דאפיי אי קייייל דטבילה בזמנה לאו. מצוה (עי תוסי יומא דף ח. דייה וסבר) היינו דוקא כשאין בעלה בעיר, אבל כשבעלה בעיר מצוה לטבול בזמנה משום מצות עונה, כך קיייל בשוייע יוייד סיי קצייז סייב.

.4) שוייע אוייח סימן פייח

.5) שם

6) ועי שם שכי דסגי לכתחילה בהטלת טי קבים, ומשמע דאין מקום להחמיר על טבילה במקוה דוקא (ועי מה שהארכנו בייעל הדףיי עמייס ברכות דף כייב בהערות שם).

.7) סימן שכייו סעיף חי דייה אדם

8) שם סקייח (עי מחצית השקל שם), וכתב המשנייב שם סייק כייד דכן סתמו רוב אחרונים להתיר.

9) עייש בביאור הגרייא ובביאור הלכה שהביא דברי מגייא בסימן קכייח סקייע דסותר את עצמו דמשמע שם דטבילת קרי אסור בשבת ויוייט, ועייש בביהייל שמצדד דהיכא דנטמא בשבת גם הגר"א מודה דמותר לטבול בשבת, וכתב דכן נתפשט המנהג אך יזהר מאד שלא יבוא לידי סחיטה.

10) עייש עוד בביאור הלכה הנייל סודייה אדם שמחמיר על מי שאינו טמא שלא לטבול בשבת משום תוספת קדושה בעלמא.

11) פייד מהלכות יוייט היייז.

12) כי הרמביים בפרק כייד מהלי שבת הייי דדברים האסורים משום שבות מותרים בין השמשות כשהם לצורך מצוה או לצורך הדחק, וכן קיייל בשויע סימן שמייב

13) סימן רסייא סוף סקייא (והוסיף שם דאם אפשר יותר טוב להקנות הכלי לעכוים כדי לפוטרו מחיוב טבילה).

14) סימו נייו (ומחמיר שם דוקא בכלי מתכת).

15) כאן סוף סימן יייב, נקט שם דטעמא דרב ביבי לא שייך בטבילת כלים חדשים .י. האידנא עייש בקריינ אות כי

16) עייש בראייש דלהלכה פסק להחמיר דאסור לטבול כלים משום דחיישינן לטעמא דרבה (שמא יעבירנו די אמות) ולטעמא דרבא (נראה כמתקן) דשייך שפיר אפיי בטבילת כלים חדשים, ועי שוייע סימן שכייג סעיף זי ובמשנייב וביהייל שם, ועי יימנחת שלמהיי כאן דמעיקרא רייל דחיוב טבילת כלים חדשים אינו אלא חיוב גברא וחזייל אסרו להשתמש בכלי קודם שמקיים חיובו, אבל מהא דהראשונים כתבו דשייך יינראה כמתקןיי גם על טבילת כלים חדשים מבואר לכאוי דהא דאסרו חזייל כלים חדשים קודש.

17) בהשגות על הרמביים בהלי חגיגה פייב הלי יייד, וכן דעת הרמביין במלחמת כאן וחידושי הראייה (דסייל דלשון הרי עלי תודה ואצא בה ידי חגיגה לא משמע לשון תנאי, אבל אם אמר יישייאצא בה וכוי או ייעל מנתיי שאצא בה ידי חגיגה, אהיינ דמועיל התנאי).

18) זייל חידושי המאירי כאן - האיך יפרע את חובו במה שהוא זקוק להביאו מצד אחר.

19) שם.

20) עי שיטה מקובצת שכי הטעם דלא מהני תנאי משום מתנה עיימ שכתוב בתורה (דדבר שבחובה אינה באה אלא מן החולין), ולפי"ז גם אם אמר התנאי קודם לא מהני (שלא כתוסי דלהלן).

21) מבואר בכסף משנה פייח מהלי נזיר היייד דכוונת תוסי דעייי תנאי זה חל הנדר ויוצא בה משום חגיגה (והא דלא הוי מתנה עיימ שכתוב בתורה כמו שכי השיימ, עי קובץ שיעורים אות נ"א, ועי ברכת אברהם דף יט: סק"ב שמבאר ע"פ חיי המאירי הנייל דהיכא דהתנה מעיקרא דרוצה להקדיש התודה כדי לצאת ידי חגיגה לא מיקרי דבר שבחובה שבאה מן ההקדש כיון דמעיקרא לא חל קדושת התודה אלא ע"מ להביא ממנו חגיגתו), אולם עי שפת אמת ובית מאיר שמצדדים בכוונת תוסי דעייי תנאי כזה לא חל הנדר ואין הבהמה נעשה תודה (ועייע בהגה על שפת אמת שם).

22) יוייד סיי רמייט סקייא. עייש בשייד בשם מהריים מרוטי דבנים גדולים מותר לזוו במעות מעשר כיון שמעיקר הדין אינו מחויב לטפל עמם.

.23) יוייד חייב סימן קיייג

24) עייש משייכ לענין שכר לימוד לבנות, ועוד עייש שכי דאם הנהלת הישיבה מבקשים מאב יותר שכר לימוד ממה שראוי לפי חשבון פרנסתו אז מותר לו לשלם העודף ממעות מעשר (בין לבנים בין לבנות).

#### דף כא.

.(סעיף יייא). סימן נייח, מובא בבית יוסף סימן תצייח

26) סימן ייג, עייש בקריינ אות פי ובבית יוסף הנייל שהבין בכוונת הראייש דאפיי אם שניהם שווין בדמיהם מיימ אייצ לחלק השותפות וליטול אחת מהן משום דמסתמא אינן שוות לגמרי בכל ענין.

(ובא לחלוק על הבית יוסף). מימן תצייח סקייי (ובא

#### .28) שם דף כב

בשם עייא סייק עייא בשם (29) (סברא זו לבאר דעת הבית יוסף נזכר בשער הציון סימן ע"א כמה אחרונים, ועפייז פסק המשנייב שם בסייק סייא כבית יוסף) והנה משמע מתוך דברי בית יוסף דאינו מותר לשחוט בהמה של שותפות אלא משום הפסד הבשר. ולו יצויר שלא ילד הבשר לאיבוד כגוו שיאכלנו למחר בחול משמע שמחויב לחלוק השותפות קודם שחיטה, או לו יצוייר שיש לו בהמה אחרת קטנה ששוה לבהמה המשותפת לגמרי מחויב לשחוט הקטנה ולא לשחוט בהמה גדולה שיש לנכרי שותפות בו, וצעייק למה לא אמרינן אפיי בכהייג דמותר לשחוט איזה שירצה כיון דאינו עושה שום טירחא נוספת בעד הנכרי (והנה אפיי אתייל דשחיטת בהמה גדולה מיקרי רבוי בשיעורין לכאו׳ מותר דעי סוף סימן תקיייב דהרמייא בשם הריין מתיר ריבוי בשיעורין בשביל בהמה [ואולי יש לחלק בין היכא דכל התבשיל ראוי לישראל אם רוצה לאכלו משאייכ הכא דהבהמה גדולה חציו של עכויים ואין ראוי לישראל כלל] ולשון הגמי ייאי אפשריי לכזית וכוי משמע קצת דאינו מותר אלא כשאי אפשר לישראל לאכול בשר בלאו הכי, ולא משום דליכא טירחא נוספת בגלל העכו"ם, ואכמייל).

### אר כג

30) הלכות יוייט פייב הייז.

13) הלכות יוייט פייא הייז (וכן בפייב הייו), וכן כתב בחיי המאירי כאן דאיסור צידת דגים הוי משום דמוקצין הן.

מבאר שם דסייל להרמביים דלא הוי צידה מלאכה שאפשר לעשותו מערב יוייט (32 בלי הפסד וחסרון (דכי הרמביים שם בפייא הייה דאסור מדרבנן לעשותו ביוייט) משום דדגים הניצודים מאתמול יש בהם חסרון טעם (שלא כמו שנקט רשייי), והנה יש לדון בדעת הרמביים דמאחר שאסורין באכילה משום מוקצה יייל שיש בצידתן איסור צידה דאורייתא דתו ליכא בה צורך אוכל נפש (אם לאו שדעתו באמת לאוכלן ולעבור על איסור מוקצה), עי שויית רעייא סימן הי ובפרמייג בפתיחה להלי יוייט פייא סקיייט ובחתייס אוייח סימן עייט דנקטו דלא אמרינן הואיל בכהייג שיש בדבר איסור דרבנן, וממילא יש בזה משום איסור דאוי, והשגייא סוסיי סייד נקט דליכא בזה . איסור דאוי, ועייע בעונג יוייט סימן מייד ובמנייח סימן רחייצ ובאוייש פייא מהלי יוייט

(33) כן משמע מתוך השמך המשנה שם, וכן מבואר מתוך דברי רשייי שם ועוד) ושאר פוסקים דטעמא משום טירחא יתירה.

(34 הרמביים כתב בדייא דמי שמזונותיו עליו כגון בהמתו. וחיתו. וכוי משמע שהן שלך (וגם סומכים עליך למזונות) וכן נקט המגייא סימן שכייד סקייז דאינו מותר לזון אלא בהמה שאדם מגדל בתוך ביתו [חוץ מכלב, עי משנייב שם סייק לייא, ולבוש חולק וסייל דאפיי כלב אסור אם אינו שלון, ועי חזוייא סימן נייט סקייא שמצדד להקל לזון כל בהמה וחיה שסומכין על בנייא למזונותיהן, ועי ערוהייש שם סייב.

135) ועי רשייי שבת ריש דף קו: דייה אין צדין שכי דאסור ליתן מזונות לפני עופות ביוייט משום דמוקצין הן, עייש בתוסי, וכן כתב בשוייע בהלי יוייט סימן תצייז סייב (ועייש בסייז דמשמע דתלוי באיסור צידה, עי משנייב שם סקייד), ומשמע דביוייט חמור טפי משבת דבהלי שבת מבואר דמותר לזון כל חיה שמזונתו עליך משאייכ ביו"ט חיישינן לצידה (ולמוקצה) כיון שמותר לשחוט ולבשל ביו"ט (וכן מבואר בתוסי כאן).

(36) במסי שבת שם בדף קנה: (דף סז. בדפי הריייף, אות בי) ועייע בבייח שם בסימן שכייד דייה אין אובסין.

37) סימן שכייד סקייז.

משום להקל משום לדעת הר"ן יש מקום להקל משום (38 דסייל דהיתר נתינת מזונות תלוי באם שכיחי להן מזונות וכיון דבימי החורף אינו מצוי מזונות לעופות בשדה מותר ליתן פירורין לפניהם (עייש במחצהייש), כנראה שהמנהג היום ברוב קהלות שמשימין הפירורים בערב שבת שירה, אולם באורחות רבינו הביא שבעל קהלות יעקב היה נותן ביום אי.

(39 הלכות רייה (במהדורת מכון ירושלים עמוד רעייז אות טי).

(40) שם בסימן שכ"ד (הביא כן בשם התוספות שבת), כתב כן לישב מנהג ישראל דוד שנותנין חטין לפני העופות בשבת שירה, וראיתי בספר נשמ"ת שבת (לרי ישראל דוד הארפנעס) שנותנן עצה שיכוסו הפירורין בע"ש בכלי ובשבת אפיי לדעת המג"יא מותר לגלות הפירורין ע"י נטילת הכיסוי דאין זה המעשה נתינת אוכל שאסרו חז"ל (וגם לית ביה שום טירחא), עכתו"ד, ויש לדון בזה.

41) כך קיייל בשוייע סימן תקיייב סייג, ועי שם ברמייא שמתיר מלאכה לצורך כלבים עייי שינוי, ובמשנייב שם סייק ייט מצדד להתיר גם עייי עכויים.

#### <u>דף כה.</u>

42) עי סוגיא שם בפסחים סוף מו : דמבואר דלדעת רבה טעם ההיתר משום דסמכינן על הואיל במקום הפסד ממון (והקי הגמי מכאן על רב חסדא דלא ס״ל הואיל ומתרץ דמשום הפסד ממונו אדם גומר בלבו לאכול כזית).

43) עי חידושי רעייא שהקי מהא דכתבו הפוסקים דשיעור מליחה כשיעור צלי ואייכ לא הוסיף רייע כלום על דברי תייק, ועייש בשם השער המלך דכזית חי דרייע היינו עייי חליטה בחומץ שזהו שיעור פחות מצלי, ועייע מה שמאריך בזה בשויית בית הלוי חייא סימן מי.

#### .44) סימן מייד

דף כנ.

45) עי רשייי סוף העמוד דייה נולד דמחלק בין נולד מום בערב יוייט דמותר בדיעבד אם עבר ובקרו משום יידאינה מתקן כל כך שקרוב בין השמשות להיות מתוקן שלא היה מחוסר אלא ראיית חכם עכייל, וצייע בכוונתו. דף כז

#### .46) סימן תצייח סקייט

47) אעייפ דהגמי כמעט מבואר להדיא כדברי רשייי מיימ אינה מוכח דלמסקנא קיימא הכי (כייכ מחהייש בסימן שכייג על מגייא סייק יייד).

#### .48) אות מי

49) סימן נייד, מובא במגייא סימן שכייג סייק יייד (ולענין אין מבטלין איסור לכתחילה עי יוייד סימן צייט סייו ובדברי הרמייא שם).

## <u>ידף כת.</u>

.50) שוייע סימן תצייה סייא, וסימן תקייט סייא ובי.

.51) סימן תקייט סוף סייא.

52) ועי תוסי מגילה דף ז: דיה כאן שכי דגם באוכל נפש עצמו אם עדיף טפי שנעשה מאתמול (כגון גבינה) אסור לעשותו ביוייט, וכן קייייל ברמייא סימן תצייה סקייא דמאכלים שאינן מפיגן טעמן כשנעשו מאתמול אסור לעשותן ביוייט (אלא עייי שינוי), עיש במשנייב.

.53 מובא במגייא שם בסימן תקייט סקייב

.64 מובא במשנייב שם סקייה.

55) ועי יד אפרים על מגייא שם שמבאר דעת המהריייל דסייל דמה שהיה אסור לו לתקנו מאתמול משום ספיקא לא מיקרי אונס משום דאינו אלא מצד ספק חסרון ידיעה.

#### <u>דף כט.</u>

.66) אגיימ חויימ חייא סימן פייח

### <u>דף ל.</u>

57) פרק קמא דסוכה סימן יייג.

58) פייו מהלי סוכה הטייו, וכייכ תוסי זבחים דף לז: דייה אלא, וכן משמע בריין כאן, אולם עי בית יוסף סימן תרלייח שכתב בדעת הרמביים דאין הדפנות אסורות אלא מדרבנן, ועייע בפניי כאן ובחיי רי חיים הלוי על הרמביים שם.

59) סימן תרלייח סקייג, עייש ביאור הדבר, וכעין זה כתב גם באבני נזר אוייח חייא סימן לייד דאינו אסור ליהנות מסוכה אלא באופן שמבטל מצותה עייי כך.

.60) העמק שאלה שאילתא קכייו אות בי, וכן נקט העונג יוייט אוייח סימן מייט.

(61) סימן תרלייט סייז בשם הגי מיימי בשם ירושלמי.

.62) סימן מייט

63) [לכאוי ייל דאין אדם נהנה מסכך הסוכה כשיושב שם בשעת ירידת גשמים, שהרי אינו יושב שם כדי להנצל מן הגשם אלא משום דרוצה להחמיר על עצמו ולקיים מצות סוכה אפיי כשהוא מצטער.]

64) ועייש בעונג יוייט שתיי דדומה לבגדי כהונה דאמרינן דאין מועלים בהם כשלובשן שלא בשעת עבודה דלא ניתנה תורה למלאכי השרת והייה בסוכה אינו חייב לצאת מיד כשמתחיל לירד גשמים, ועייע משייכ הקהליי עמייס סוכה סימן זי.

.65) כאן סייק עי

הייב דבשעת ירידת הלי סוכה פייו הייב דבשעת ירידת נעליו אם הכתב הצפנת פענח על הרמביים הלי הייב דבשעת ירידת גשמים אין עליו שם סוכה.

#### דף לא.

67) והא דלא מתירין איסור מוקצה משום שמחת יו״ט ואוכל נפש כמש״כ תוס׳ בדף ח. ובדף כח: י״ל כמו שהבאנו ב״על הדף״ שם בדף ח׳ בשם מג״א דלא התירו אלא נגיעת מוקצה בשביל שמחת יו״ט ולא השתמשות במוקצה כנהנה גופו ממנו, וכ״כ המהרשיא לקמן בדף לג. בענין אין סומכין קדרה בבקעת, וע״ע באור שמח פ״א מהלי יו״ט).

68) ועוד יייל דתוסי לשיטתו שכי לעיל בדף ג. סודייה גזרה בשם הירושלמי דלא מתירין משום אוכל נפש אלא מלאכות מלישה ואילך.

69) הריין בענין מעמר בסוף דף יז. בדפי הריייף ועייע בריין שם דף יז: דייה ומקשו בעינן מבקעין עצים.

70) ואעייג דסברא זו לא שייך אלא במי שמקבץ העצים לצורך מדורה מיימ מבאר שם הרוין (בדייה ומקשו) דמאחר דשרי לעשות מדורה מהעצים שרי גם לבשל בהם משום מתוך שהותרה לצורך וכוי, ועייע בהשגות הראבייד פייד מהלי וויט היי שגייכ נקט דביקוע עצים חשוב כאוכל נפש ממש ייכיון שאייא לאפות ולבשל בלי עצים עשוהו [חכמים] כדיכת המלח, עיש.

71) מוסד השבת אות די.

ייר, הרמביים פייח מהלי שבת הייא - המעמר <u>אוכלין</u> אם לאכילה וכוי משמע 72) זייל הרמביים פייח מהלי שבת הייא - המעמר <u>אוכלין</u> וכבבייק מהא דכי דאין עימור אלא באוכלין, וכתב המנחייח דמקורו ממתניתן [וצבייק מהא דכי

הרמב"ם שם בסוף דבריו - "ואון עימור אלא בגדולי קרקע" (כשיטת אביי בשבת דף עג:) משמע דשייך עימור בכל גידולי קרקע אפיי במידי דלאו אוכל].

73) ונפיימ בין רשייי והריין אם הכין העצים שבשדה קודם יוייט, דלדעת רשייי תו לא הוו מוקצה ואילו לדעת הריין עדיין אסורין משום דמחזי כמעמר לימים רבים, עי משנייב סימן תקייא סקייא יייא ושעהייצ סייק יייד, וביהייל שם דייה הרי הן מוקצה.

<u>דף לב</u> 74 אע"ג דגרסינן בברייתא ואם <u>אי אפשר.</u> לאפות אא"כ גורפו מותר, עי רא"ש שמבאר דגריפה זו אינה אלא כדי שיהא הפת נאה (שלא יגע בפת ויחרד).

75) זייל הרא"ש - אבל בתנורים שלנו אי אפשר לאפות <u>כלל</u> בלא גריפה הלכך מותר אפיי לרבנן (דס"ל דמכשרי אוכל נפש אסירי ביוייט) דכיבוי לצורך או"ע מותר אפיי לרבנן עכ"ל, וכן קינייל בשו"ע סימן תק"ז ס"ד, והנה ברא"ש משמע דאם אפשר לאפות בשעת הדחק עם הפחמים בתנור (אלא שלא יהא הפת נאפה יפה) אסור לגורפן (דאז הכיבוי מיקרי רק מכשירי אוכל נפש, וצב"ק), וכן קי"יל לדינא במשנ"ב סימן תק"ז ס"ק כ"ג ול"א (וע"ש בשעה"צ ל"ו ול"ז בשם הט"ז שמיקל בזה).

76) לעיל פרק בי סימן יייט.

77) ז״ל הרא״ש שם - אם לא יכבה תתעשן הקדירה מותר לכבות לצורך אוכל נפש כמו שמותר לבשל, וכן קיי״ל ברמ״א סימן תקי״ד ס״א, אולם ע״ש במחבר דס״ל דאסור לכבות בשביל שלא תתעשן הקדירה דזה לא מיקרי אלא <u>מכשירי</u> אוכל נפש דאסור לכבות בשביל שלא תתעשן הקדירה דזה לא מיקרי אלא <u>מכשירי</u> אוכל נפש מארים אסרו חז״ל מכשירי אוכל נפש אע״פ שלא היה אפשר לעשותן מאתמול, אולם לא הבנתי למה התעיק המחבר פסק הרא״ש בסימן תק״ז ס״ד דמשמע שם דכיבוי מותר לצורך אוכ״נ ועוד מדויק בלשון המחבר שם בסימן תקי״ז סוף סוף סעיף ד׳ דס״ל כרשי״ בדף כב. דבישרא אגומרי מותר אע״פ שעושה כיבוי גמור, לאפוקי מגירסת הרי״ף שם שפי׳ דבישרא אגומרי אינו כיבוי גמור).

. סימן תקייד סקייב. (78

80) עייש שמדחיק לשון המגייא (ולולי דברי האגיימ אולי יייל בדעת המגייא דהיכא דאפשר בענין אחר חושש לשיטת המחבר שם בסימן תקיייד דאוסר כיבוי אפיי לצורך אויינ כשמתעשן הקדרה), ודע דהרבה אחרונים סתמו כמגייא דאסור להקטין האש אויינ כשמתעשן הקדרה), ודע דהרבה אחרונים סתמו כמגייא דאסור להקטין האש במקום שאפשר לעשות אש חדש, עי שויית חלקת יעקב חייא סימן סי ושויית מנחת אדח חייג סימן ט, ועייע באגיים חייא אוייח סימן צייג וסימן קכייח שמרמז לסברא נוספת (שאינו רוצה לכתוב בכתב) להתיר כיבוי לגמרי בתנורי ייגזיי (ואולי כוונתו משום דעיי כיבוי הגז אינו אלא מונע גז חדש ואינו ככיבוי גמור וכן אינו נעשה פחם, ועי בשויית חלקת יעקב ומנחת יצחק הנייל.

#### דף לג

(81) פייד מהלי יוייט הייא (עייש במגיד משנה).

82) וכיון שאש חדש הנעשה בשבת מוקצה ממילא אסור להשתמיש בו וממילא אסור לעשותו דהוי טירחא ומלאכה שלא לצורך, וע״ש במגיד משנה שכ׳ דדוקא לדעת לעשותו דהוי טירחא ומלאכה שלא לצורך, וע״ש במגיד משום איסור השתמשות הראב״ד אם עבר והוציא אש חדש האש אסור בדיעבד משום איסור השתמשות במוקצה משא״כ לדעת הרמב״ם מותר בדיעבד (ע׳ מחצה״ש סימן ק״ב), וע׳ ט״י שכ׳ דאפי׳ לדעת הרמב״ם אסור בדיעבד דכיון שהוא איסור דאורייתא אסור ליהנות

. (83) סימן תקייב, עייש במחצהייש ועייע במאירי כאן דמשמע כן

84) עי בשויית כתב סופר אוייח חייב סימן סייז משייכ בביאור מחלוקת רמביים וראבייד, ועייע בעבודת הקודש להרשבייא בית מועד שער בי אות וי, וע בפיי עדודת עבודה (על הרשבייא) שם אות נייח ובייתוספת ביאוריי שם בסוף הספר.

85) ספר כרם חמד חייב דף צייה, מובא בשויית רב פעלים (לבעל ייבן איש חייי) אוייח חייב סימן נייח.

.איש חי פרשת במדבר אות טייו (86

80) שם בשוייונדוב פעלים וכן בטפר בן איש היי פו שונ במדבר אחנ טייו. 87) אוייח סימן סייז (עייש שחקר אי הדלקת גפרורים עייי דבר חם או עייי

.88) סימן צייח סלייא

פחמים עוממות אסור משום מולד).

89) שויית אבן יקרה חייג סימן קסייח, ספר שרי המאה לבעל ערוהייש חייה עמוד קייד, שויית מצור דבר אוייח סייי, שויית משפטי עוזיאל חייא סימן עמוד קייד, שויית מצור דבר אוייח סייי, שויית מצאתי מצור בספר ייפסקי תשובותיי סימן תקייב אות 8).

90) (וראיתי בשם החזוייא שסייל שיש בחשמל משום בונה, ולפייז לכאוי אין מקום להתיר ביוייט).

91) שויית אחיעזר חייג סימן סי שויית קרן לדוד סימן קמייד שויית צפנת פענח חייא סימן רעייג, שויית חזון נחום אוייח סייל, שויית מהרשייג חייא סימן סייד, (ועי בספר הנייל שמציין עוד פוסקים, והביא מציץ אליעזר חייא סייכ פייו שמאריך בענין זה).

92) אע"ג דהגמי מדחה הראיה שהביא רי זירא כתב הריין דמסתברא דלהכה כוותיה משום דהויא ספק דאורייתא, והנה הראייש פסק לקולא (שלא כרי זירא) דנקט משום דהויא ספק דאורייתא, והנה הראייש פסק לקולא (שלא כרי זירא) דנקט דליכא בזה חיוב חטאת, וכן קייייל בשוייע סימן תצייח סייח להקל, אולם עייש במשנייב סייק מייט שהביא מחמירין כהר"ו, וכן הביא מחמירין שלא לשחוט כלל במקום דשכיחי טריפות (כשמייכ השניא סימן סייד), וכתב שם עוד בשם החייא דהמנהג עכשיו שלא לשחוט שום בהמה ויווייט אבל עוף נוהגין לשחוט.

93) עי מנחייח מוסד השבת מלאכת שוחט שמסתפק בזה.

94) יוייד סימן זי אות חי (הקשה שם על מנחייח, ולא הביא הריביים), ועייש שהיא עוד ראיה ממשנה מפורשת בפסחים דף עא: שחטו ונמצא טריפה בסתר פטור, וגם הרשבייא בשבת דף קלו: הביא ראיה זו.

95] [ראיתי כן במלואים להערות (לרי דוד מצגר) הנדפס בסוף שאגת אריה החדשות הוצאת מכון שער המשפט ירושלים תשנייז סימן סייד - ורייל שם דכיון דהמאירי חשש רק לטירחא יתירא ולא למלאכת שוחט משמע דסייל כשיטת ריביים דלא שייך מלאכת שחיטה בטריפה, אולם נרי דאינו מוכח דיעוון בשויית עונג יוייט סימן מייד שמבאר בשיטת הרמביים דאפי אם נמצא טריפה לא עבר על איסור שחיטה מהיית משום דכוונתו היה לצורך אויינ ולכך לית ביה אלא איסור דרבנן משום חשש טירחא שלא לצורך.

<u>דף לה</u>

.(96) (על פי הרמביים רפייג מהלי מעשר הלי א-ד).

97) (סוף סימן שד"מ, דפוס ווילנא) וז"ל - דאכילת עראי דשבת ויו"ט ואפיי שתיה חשיבה כקביע, עכ"ל, מובא במהר"ץ חיות ברכות דף מט:, וע"ע בבכורי יעקב סימן תרל"ט סק"כ שר"ל כן בדעת תוסי בברכות דף מט:, וכן בצל"ח שם בברכות ושער המלך פ"ז מהלי סוכה [ודע דהאחרונים הנ"ל מבואר דצריך עכ"פ אכילת כיות דחשיב כקבע כיון שיוצא בה חיוב סעודת שבת, ולכאוי אין זה שייך כ"כ לדין שבת קובעת במכילתין כמובן, אולם בשבלי הלקט משמע דכל אכילה בשבת, ואפילו שתייה, חשוב כקבע ולפייז שפיר יש לתלותו ולהשוותו לענין דשבת קובעת דמצינו במכילתין, ודו"ק (וע"ע פסחים דף קה. - כשם ששבת קובעת למעשר כך קובעת למידוש. שאסור לטעום עד שיקדש).

98) דזהו פשטות לשון השוייע סימן תרלייט סייב דמותר לאכול אכילת עראי חוץ לסוכה כל שבעה, ועי אייר בסימן תרלייט סייק ייא שהניח רבינו אביגדור בצייע, ועי מגייא דגייכ משמע דאפיי אם אינו חייב לאכול אלא כזית לסעודת שבת ויוייט מיימ אינו קובעת לסוכה וככיי בפמייג אייא סקייט, וכייכ ומהרייק שורש קעייו.

99) ועי בחידושי המאירי במכילתין שנקט דרק סעודת שבת קובע למעשר (דמיקרי עונג) ולא סעודת יוייט (ודבריו מובא בשער המלך פייה מהלי מעשר הלכה כייב) וכייכ הפנייי לקמן בדף מ. (מובא בצלייח כאן), ובשבלי הלקט מבואר דגם יוייט קובע לטורה

#### <u>דף לו.</u>

100) פרק כייז מהלכות שבת הייא.

101) שם במלחמת (וכ"כ במאירי כאן שאין גוזרין לשמא יצא חוץ לגי פרסאות משום דאין המנהג לרכוב ביו"ט אלא רכיבה של טיול ותענוג ואין לגזור אלא לאלפים אמה, וע" לקמן שהבאנו מחידושי המאירי לעיל בדף י"ב שסותר את עצמו והביא ראיה ממכילתין דאין תחומין דאו" ביו"ט).

102) עי בספר שמחת יו"ט כאן שהביא דברי הרי"ף לעיל בדף כח: לעינן אין מראין סכין לחכם שמפרש הרי"ף דחיישינן שמא יצא חוץ לתחום ומפרש שם הרמב"ץ דחיישינן שמא יצא חוץ לי"ב מיל, וצ"ע (ועי מש"כ שמחת יו"ט למה לא חיישינן גם כאן לשמא יצא חוץ לי"ב מיל, ו"

.201) מובא בספר ייגלניוני מנחת חןיי בשם מעשה נסים סימן יייב.

104) וכן כתב בחידושי המאירי לעיל בדף יב. (ועייע מנחייח מצוה רחייצ שמצדד כן מדעת עצמו וכן בטורי אבן בחגיגה דף ייז רייל דפסוק ייביום השביעיי מדויק דאיסור תחום מהיית אינו אלא ביום השבת), ולכאוי צעייק לכל שיטות אלו מהא דמשמע בגמי כאן לרייע יש איסור תחום דאוי אפיי ביוייט שהרי הקשה הגמי - שיימ תחומין דאורייתא, (והיה אפשר ליישב דאילו היה תחומין מהיית בשבת אז היו גוזרין גם ביוייט משום לא פלוג, אבל לפייז נפל תירוצו של רבינו אברהם בן הרמביים).

#### דף לז.

105) בגמי כאן משמע דקידושין הוי מצוה גמורה למי שאין לו בנים, ועי חי חתייס בשם ספר יד דוד שהקי מהא דנקט הגמי במוייק דף יח: דאירוסין לא הוי מצוה בשם ספר יד דוד שהקי מהא דנקט הגמי במוייק דף יח: דאירוסין לא הוי מצוה (נכעין זה הקי הכסיימ בפייא מהלי אישות הייב על הרמביים שכי שם שיש מצוה במעשה הקידושין עייש), ותיי שם החתייס דמאחר שאמר שמואל שם במוייק דחיישינן שמא יקדמנו אחר תו חשבינן אירוסין כמעשה מצוה (או עכייפ כהכשר מצוה מצוה לאו עכייפ מאור מצוה מצוה לאו עכייפ מהכשר מצוה לאו עכיים במעשה מצוה לאו עכיים מצוה לאור תו חשבינן אירוסין כמעשה מצוה לאו עכיים מצוה לאור עדים מצוה לאור עדים מצוה לאור מצוח לאור מצו

106) רשייי כפשוטו מבואר דאפי מי שיש לו אשה ובנים יש קצת מצוה לישא עוד נשים משום בערב אל תנח ידיך, ועי ספר יישמחת יוייטיי שמדייק מגמי דמי שאין לו אשה, אפיי אם יש לו בנים, יש עליו מצוה גמורה לישא אשה, והטעם משום דאסור לישב בלי אשה (שנאמר לא טוב היות האדם לבדו, כדאיתא ביבמות דף סא:), ועייע בספר פרי יצחק חייא סימן מ"יא שנם נקט כן אלא שמבאר באופן אחר קצת, אולם עי בדברות משה עמ"יס פסחים פרק יי סימן ה" סוף ענף טי דנקט בדעת רשייי דלא עסקינן במי שיש לו אשה עכשיו (דבכ"ג כי הדברות משה ודאי ליכא שום מצוה עסקינן במי שאין לו אשה יש קצת מצוה לישא עוד אשה משום בערב אל תנח, עכתרי"ד הובה יצ' מאין לו אשה יש קצת מצוה לישא עוד אשה משום בערב אל תנח, עכתרי"ד לכאו" משמע בתוס" כהשמחת יו"ט ופרי יצחק דאפיי אם יש לכה"ג בנים מ"ימ אם לכאו" משמע בתוס" כהשמחת יו"ט ופרי יצחק דאפיי אם יש לכה"ג בנים מ"מ אם מתה אשתו וש עליו מצוה גמורה לישא אשה, ודו"ק, (והנה לכאו לאידך גיסא משמע בגמ" דמי שעדיין לא קיים פו"ר, מצוה עליו לקדש עוד נשים אע"פ שכבר יש לו אשה, מדלא קאמר הגמ" דעסקינן במי שים לו אשה, ועדיו צריד עיון בזה).

.107) אוייח סימן שלייט סייד

.008) מובא בשנייב שם סייק יייט.

(109) שויית הרמייא סימן קכייה (מובא בשמייב כאן).

110) הלכות אישות פייי הלכה יייד.

111) אבהייע סימן סייד סעיף גי [הביא ב' דעות שם וכתב דפשט המהג לישא נשים בערייש - והוא שיטרח בסעודת הנישואין גי ימים קודם הנישואין, ועייש בחלקת מחוקק שכי דהמנהג עתה שלא להקפיד בטורח גי ימים עייש הטעם).

112 בסימן שלייט סייק יייט בשם אחרונים שלא לאחר כל כך כי כמה עבירות באין עייז.

#### דף לח.

113) בריש הקדמתו לספר מרחשת.

111) וכעין זה מפרש החידושי חתייס כאן עייפ הא דגרסינן בכתובות דף עה. דחד מינייהו (בארץ ישראל) כתרי מינן (בבבל), עייש.

115) עי כאן בחידושים ובשויית אוייח ריש סימן רייח.

116) ולפייז צייע הא דהתפלל רי נחוניא בן הקנה (ברכות כח:) יה״ר שלא משל... ושמח בי חבר: (עיש בפי רשיי ומהרשיא), עי משייכ בזה החתייס, ועייע בקידמת ייז החב" על ספר "איסור והיתר" שמבאר החילוק בין תפלת רי נחוניא בן בקדמת ייז החב" על ספר "איסור והיתר" שמבאר החילוק בין תפלת רי נחוניא בקנה לתפלת רי אבא - רי נחוניא התפלל שלא אומר על טמא טהור, וע"ז שייך תפילה וסעייתא דשמיא משום דאינו אלא לאוקמא גירסא, אבל רב אבא התפלל דאימא מילתא דמתקבל (כלוי שיאמר סברא נכונה) ולא נתקבל תפלתו כיון שזהו דבר התלוי בסברא ורצו להראותו מן השמים דלא שייך ע"ז תפלה דתלוי ביגיעתו (אע"פ דהוא בודאי גע כהוגן) דממנ"פ אם יגע בוודאי שימצא ואם לא יגע בוודאי שלא כמצא כדאיתא במגילה דף וי.

117) וכייכ רשייי שבת ו: ובביימ צב. דייה מגילת סתרים, וכן משמע ברשייי גיטין ס: בדייה דברים וזייל שאמרתי לך בכתב אייא רשאי למוסרם לישראל על פה, וכן משמע קצת בשיימ בתמורה דף יד. אות ג'י. קצת בשיימ בתמורה דף יד. אות ג'י.

118) או״ח ס״ ר״ח וז״ל כל המחבר ספר <u>ומתערב</u> במחשבתו לגדל שמו רבצה בו האלה האמורה באבות (פ״א מ״ג) נגיד שמא אבד שמא, ולא תעשה ידיותושיה האלה האמורה באבות (פ״א מ״ג) נגיד שמא אבד שמא, ולא הברים שבעל פה הוציא מחשבתו אל הפועל...מלבד שהוא עובר איסור <u>דאורייתא.</u> דברים שבעל פה אי אתה רשאי לכותבן, ולא הותר אלא משום עת לעשות <u>לה״</u> ואם איננו עושה <u>לה״</u> הרי איסורו במקומו עומד, עכ״ל.

עי שדי <u>דאורייתא</u> עי שדי <u>דאורייתא</u> עי שדי (119 אל הא דנקט החת"ס דאיסור כתיבת תורה שב"פ הוי איסור מ"ד. חמד מערכת הדי אות מ"ד.

120) ראיתי בספר "לקוטי הערות" על שו"ת חת"ס שהביא בשם החתן סופר (חלק עטרת בחורים בהערה שנדפסה בתחילת הספר אחר המפתחות) שמדייק מדברי "היי בתמורה יד: כדברר החת"ס דכתב שם רש"י - <u>כשעושין הדבר למען קדושת השי</u> ראוי להפר תורתך, ודו"ק, והביא שם מספר אבן שלמה על הראב"ן (סיי מ"ב דף לא:) דמצדד שלא כחת"ס ור"ל דאמרינן גם בענין כתיבת תורה שב"פ דלעולם יעסוק אדם בתורה שלא לשמה שמתוך שלא לשמה בה לשמה (פסחים דף נ:).

#### דף לט.

121) עי בספר תיקון עירובין פרק די סקייצ שהביא בשם המחנה חיים שהחמיר שלא לקחת מים בשבת ויוייט מצנורות שיש לנו בבתים משום חשש שבאו מחוץ לתחום, ועייש שכי כמה טעמים להקל בזה.

122) כך מבואר בירושלמי כאן פ״ה ה״א דמים הנמשכים לא קנו שביתה כיון דניידי, וכן מבואר בעירובין ריש דף מו. דמי גשמים שבתוך עננים לא קנו שביתה כיון דניידי. (123 כך פ״ רש״י כאן מעינות הנובעין הרי הן כרגלי כל אדם דאין להן שום שביתה לא במקומן ולא כרגלי הבעלים ולא <u>כרגלי הממלא</u> אלא כל אדם מוליכן ברגליו וכוי, אולם תוסי בעירובין דף מה: ד״ה ביום טוב ס״ל דיש להם תחום של רגלי הממלא אולם תוסי בעירובין דף מה: ד״ה ביום טוב ס״ל דיש להם תחום של רגלי המהלי יו״ט וכן הביא חי׳ הרשב״א בעירובין בשם הראב״ד וכן משמע ברמב״ם פ״ה מהלי יו״ט וכן

124) וכן תירץ הרמב"ן בעירובין דף מג, אולם עי בחיי הר"ן שם בדף מג. שתיי בע"א ומבואר בדבריו דס"ל שקונה שביתה בספינה אע"ג שהיא מהלכת כל בין השמשות, ומבואר בדבריו דס"ל שקונה שביתה בספינה אע"ג שהיד דנכסים דניידי לא קנו וע"ע בעבודה"ק להרשב"א שער ה' (דין כ"א) שכי דאע"ג דנכידי).
שביתה אע"ג דניידי).

.25) סימן תייד דייה ממקום שפגע

126) ועי בחיי הרמב"ן בעירובין דף מה: דייה ועוד נייל (וכן בעבודת הקודש להרשב"א שער הי דין כ"א) שהביא הראב"ד דגם אדם המהלך כל בין השמשות לא קנה שביתה, והרמב"ן חולק עליו וכתב דאינו נכון (וכן הרשב"א שם חולק עליו כנ"ל וס"ל דאין דנין אדם מנכסים).

#### דף מ.

127) סימן תרס"ז ס"א (וכן ע' בסימן ש"ב ס"ג דאסור לקפול טליתו בשבת לצורך מחר, וע' בסימן תק"ג בענין איסור עשיית מלאכה מיו"ט לחברו).

128) כלל קנייג סייו (ופסק שלו מבוא במשנייב בסימן תרסייז סקייה וי.

129) ומדייק כן גם מלשון המהרי"ל הנ"ל שהביא הרמ"א בסימן תרס"ז דמשמע דמותר להוריד השולחנות מהסוכה לצורך שמחת תורה ואינו אסור אלא לסדרן ועוד הביא ראיה מסימן תט"ז ס"ב דמבואר שם דמותר לשאת עירבי תחומין ביו"ט הביא ראיה מסימן תט"ז ס"ב דמבואר שם דמותר לשאת עירבי תחומין ביו"ט שני, וע"ע בספר "שמירת שבת כהלכתה" פרק כ"ח סעיף פ"א שכתב בשם ר' שלמה זלמן אויערבאך להגדיר איזה טירחה מיקרי הכנה והתיל לצאת מביתו סמוך לחשיכה ומפתח ביתו בכיסו כדי ליכנס לביתו במוצש"ק דלא מיקרי הכנה, והנה יש לעיין אי דברים כאלה מותר דוקא כשיש בהן רק משום טירחא בעלמא כגון הורדת כלים מן הסוכה או דילמא מותרין אפיי אם כשיש בהן משום מלאכת הוצאה, ומבואר מתוך דברי חיי"א דאפי מלאכת הוצאה מותר שהרי משום מלאכת הוצאה לשאת המאכלים לביתו חוץ לתחום, וכן מבואר לכאוי בסימן תט"ז ס"ב דמותר לשאת עירבי תחומין ביו"ט ראשון לצורך יו"ט שני אע"פ שיש בו משום הוצאה.

130) עייש שהביא בשם המג"א ולבוש בסימן תפ"ח דאסור להביא יין מיו"ט לחבירו, ומפרש דכוונתן לאסור בסמוך לחשיכה, ומסיים - וז"ל לכן נ"ל דבשעת הדחק שלא ומפרש דכוונתן לאסור בסמוך לחשיכה, ומסיים - וז"ל לכן נ"ל דבשעת הדול) דלא מיקרי ימצא בלילה בקל מותר להביא יין ומים מיו"ט לחבירו (בעוד היום גדול) דלא מישה מדך שנושא בחול, ע"כ, משמע דאפי כשהשלים הג' תנאים מ"מ לא יעשה כן אלא בשעת הדחק כשלא ימצא בלילה בקל, וצע"ק למה אינו מתירו לכתחילה אפי בלא שעת הדחק.

|--|

| יח                                                                                 | * לזיינ הרב רי אברהם אשר בייר יוסף יהושע צימערמאן זייל                                                                                                                                                               | כג חשון | Tues   |
|------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------|--------|
| יט                                                                                 | * לזיינ הרב שלום יוסף בן ר׳ שימה גוטמאן קושנער זייל                                                                                                                                                                  | כד חשון | Wed    |
| ٥                                                                                  | * לזיינ רבקה בת רי מרדכי הכהן קירשנבוים זייל                                                                                                                                                                         | כה חשון | Thrs   |
| כא                                                                                 | * לזיינ הרב מרדכי בייר יוסף יהושע צימערמאן זייל                                                                                                                                                                      | כו חשון | Fri    |
| כב                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                      | כז חשון | שבת    |
| כו                                                                                 | In honor of "DAVID MEYERS" upon his Bar Mitzvah                                                                                                                                                                      | א כסלו  | Wed    |
| C7                                                                                 | לזיינ אמי מורתי חיי רייזל בן חנה הינדא עייה (יארצייט ייג תשרי)<br>* ולזיינ אבי מורי חיים אברהם בן יהודה יודל                                                                                                         | ב כסלו  | Thrs   |
| כח                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                      | ג כסלו  | Fri    |
| כט                                                                                 |                                                                                                                                                                                                                      | ד כסלו  | שבת    |
| ל                                                                                  |                                                                                                                                                                                                                      | ה כסלו  | Sun    |
| לא                                                                                 | * לזיינ יחזקאל שרגא בן שלום זייל                                                                                                                                                                                     | ו כסלו  | Mon    |
| לד                                                                                 | * זייל Fleischmann לזיינ רות בת ברוך                                                                                                                                                                                 | ט כסלו  | Thrs   |
| לה                                                                                 | * לזיינ פראדל בת צבי הירש Frommer לזיינ פראדל בת                                                                                                                                                                     | י כסלו  | Fri    |
| לו                                                                                 | *לזיינ הרב משה נחמן בן מרדכי אליעזר הלוי זייל; by Nachum & Chaya Sauer                                                                                                                                               | יא כסלו | שבת    |
| לז                                                                                 | * In memory of R' YECHIAL HAKOHEN ROSENBLATT O"H on his 34th Yartzeit - by his grandchildren Daniel and Margaret Retter & family  * לו"נ ר' מיכאל בן שרגא פייבל הלוי זיממערמאן ז"ל  ליינ ר' מיכאל בן שרגא פייבל הלוי | יב כסלו | Sun    |
| * לזיינ אשר זעליג בן אברהם מנחם (יאייצ יייט כסלו) ולזיינ חיה לאה בת יעקב יוסף עייה |                                                                                                                                                                                                                      |         | Mon    |
| לח                                                                                 | * SIMA ZEISLER לזיינ סימא בת רי אברהם הלוי עייה                                                                                                                                                                      | יג כסלו | IVIOII |
| לט                                                                                 | * ISADORE BLUMENTHAL לזיינ יצחק בן יוסף בלומנטל זייל; by his wife & children                                                                                                                                         | יד כסלו | Tues   |
|                                                                                    | * לזיינ מוהייר משה דוד בן רי יוסף ווייסמאנדל זייל                                                                                                                                                                    | טו כסלו | Wed    |
| מ                                                                                  | * לזיינ אביימ שמואל בן שמעון זייל<br>In memory of Sam Nussbaum, by Jack & Renee Nussbaum                                                                                                                             |         |        |

<sup>\*</sup> Denotes Yartzeit

Cong. Al Hadaf P.O. Box 791 Monsey, NY 10952 Ph. & Fx. 845-356-9114 cong\_al\_hadaf@yahoo.com

(c) 2006 Not to be reproduced in any form whatsoever without permission from publisher. Published by; Cong. Al Hadaf/ P.O. Box 791/ Monsey, NY 10952. Rabbi Zev Dickstein - Editor. For subscription, dedication, or advertising information. contact the office at 845-356-9114, Email:cong\_al\_hadaf@yahoo.com, or go to www.alhadafyomi org