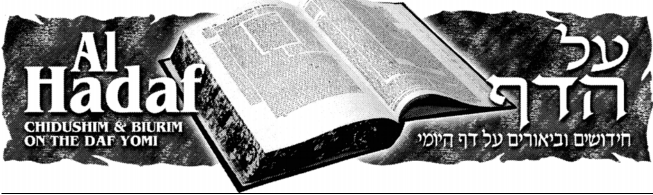
# הונצח לז"נ שרה בת חיים אליהו ז"ל - נפטרה כ"ד סיון תשס"א - תנצב"ה Dedicated by Mutty and Malka Klein, Lawrence NY



Shabbos 4/ No.8/ June 24 '05

• Edited by Rabbi Zev Dickstein•

שבת דף נג-סח/ יז סיון תשס"ה

# דף נג. חמור יוצא במרדעת, והוא שקשורה לו מע"ש

- As explained above on דף נב, there is Torah law called שביתת בהמה which obligates a person to restrain his animals from performing *melacha* on Shabbos. Therefore, one may not allow his animal to walk out in the street while carrying or wearing articles which are considered to be a burden (called משאוי).
- One is permitted to allow his animal to wear ornamental articles (called תכשיטין) or articles of clothing, for these types of articles are not deemed to be a burden.

The Mishna (52b) says that a donkey may go out on Shabbos wearing a מרדעת (a large saddle or saddle cloth) as long as the *marda'as* is tied to the donkey. Rashi explains that donkeys always feel cold and it is common to put them on a *marda'as* to keep them warm. Therefore, a *marda'as*, when worn by a donkey, is classified as an article of clothing and not as a classified as an article of clothing and not as a out of your with a saddle cloth on Shabbos because a *marda'as* is classified as a burden with respect to animals which do not need to wear a *marda'as* for warmth.<sup>2</sup>

The Gemara (53a) explains that if the *marda'as* is not tied to the donkey, the donkey may not go out with it because of a concern - דילמא נפלה ליה ואתי לאתויי - perhaps it will slip off and the owner might carry it in the street (in violation of the *melacha* of *hotza'ah*). In

addition, Shmuel says the saddle cloth must be tied to the animal before Shabbos.

The Ritva explains that even if one wants to attach the *marda'as* to his donkey with a simple bow or single knot (which are types of knots one is permitted to make on Shabbos), Shmuel still requires him to attach it <u>before</u> Shabbos.<sup>3</sup>

Following are three reasons for the requirement to attach the donkey's saddle cloth before Shabbos:

- (a) Rashi (54b, ד״ה כדאמרן) explains that if the donkey was not wearing the *marda'as* before Shabbos, it appears as though it does not need it for warmth. Therefore, in such a case, the *marda'as* is viewed as a burden rather than a garment.
- (b) Tosfos (דייה והוא שקשורה) suggests that when one ties the *marda'as* to the donkey on Shabbos just prior to taking it out in the street, it appears as though his intention is to have the donkey transport the *marda'as* for him (and therefore it appears to be a משאוי).
- (c) The Rosh, citing the Yerushalmi, explains that the sages forbade attaching a *marda'as* to a donkey on Shabbos lest one lean on the donkey and leaning on an animal is rabbinically prohibited on Shabbos (משתמש בבעל חי).5

The Pri Megadim points out two halachic differences between these reasons.

1. According to Rashi and Tosfos, even if the *marda'as* was attached by a non-Jew, if it was attached on Shabbos it is prohibited to take the

donkey out to the street. Since the *marda'as* was placed on the donkey on Shabbos, it is considered as a משאוי (or appears as one) and the owner may not permit his donkey to carry it in the street. In contrast, according to the Rosh, once the *marda'as* was attached, whether by a non-Jew or by its Jewish owner by mistake, the owner should be permitted to take out the donkey (because we are only concerned with the act of attaching the *marda'as* and not with the animal's act of carrying it).

2. According to Rashi and Tosfos, if one is not planning to take his donkey out to the street, there is no problem with attaching a *marda'as* to the donkey on Shabbos since it will not be carrying it in the *reshus horabbim*. In contrast, according to the Rosh, since the concern is that one might come to lean on the animal when attaching the *marda'as*, it is forbidden to attach a *marda'as* on Shabbos even when planning to remain in an enclosed area.<sup>7</sup>

# דף נד: פרתו של שכינתו של ר' אלעזר בן עזריה היתה יוצאת ברצועה שבין קרניה

• As explained above, there is a Torah law, called שביתת בהמה, which obligates a person to restrain his animal on Shabbos from carrying a burden (or performing other types of labor).

The Mishna says that a cow may not go out with a string tied between its horns on Shabbos because such an ornament is considered a משאוי - burden.

The Mishna says that R' Elazar ben Azaryah's cow would go out on Shabbos with a string tied between its horns in violation of this halacha. The Gemara explains that actually it was not R' Elazar's cow that went out, but the cow of a woman who lived near him. Since R' Elazar never admonished his neighbor and he never informed her that she was in violation of the issur of שביתת בהמה, the Mishna considers it as though R' Elazar himself had violated the sin.

• The Mishna in *Kiddush*in 29a says that as a rule, women are exempt from שהזמן <u>עשה</u>מצות (positive mitzvos which are time related, such as *succah* and *tefillin*, which are mitzvos

that can be performed only at certain times of the year or day).

• The Mishna there says that women are obligated to observe all of the מצות לא תעשה (negative mitzvos), even those which are caused by time, such as the issur to eat *chametz* on Pesach. For this reason women are obligated to observe the <u>negative</u> mitzvah of לא תעשה כל and they must refrain from performing *melacha* on Shabbos, even though Shabbos is a time-related mitzvah.

The Minchas Chinuch<sup>8</sup> argues that since Tosfos (51b, cited above on דף נד says that the obligation of שביתת בהמה is derived from the positive mitzvah of למען ינוח and is <u>not</u> based on the negative mitzvah of לא תעשה כל מלאכה אתה the negative mitzvah of מצות עשה it should be classified as a מצות עשה from which women are exempt.

Consequently, the Minchas Chinuch asks why R' Elazar was expected to chastise his female neighbor for allowing her cow to carry a burden on Shabbos. As a woman, she should be exempt from the positive time-bound mitzvah of and she should have no obligation to restrain her animal from performing *melacha* on Shabbos.<sup>9</sup>

R' Akiva Eiger<sup>10</sup> suggests that the mitzvah of שביתת בהמה pertains to women also based on the following scriptural source:

- The mitzvah to recite *kiddush* on Shabbos is derived from the posuk in the שרת הדברות (ten commandments), **זכור** את יום השבת לקדשו **זכור** את יום היום **זכור** את יום **יום זכור** את יום **זכור** את יום **וביר** את יו
- The Gemara in Berachos 20b derives from the following hekesh (scriptural comparison) that women too are obligated to recite kiddush on Shabbos despite the fact that kiddush is a מצות מצות Corresponding to the posuk עשרת עשרת את יום השבת which is recorded in the הדברות in Sh'mos 20, there is a posuk in the Aseres Hadibros recorded in Devarim (5:12) which states, שמור את יום השבת לקדשו observe the day of Shabbos (which refers to the obligation to abstain from forbidden labor on Shabbos). [Indeed, the Gemara in Rosh Hashana says that when Hashem gave Moshe Rabbeinu the Aseres Hadibros, He uttered the

term "זכור" and the term "שמור" simultaneously.] The Gemara deduces by means of a *hekesh* that just as the posuk "שמור applies to women (for they are forbidden to perform *melacha*), so too, the posuk "זכור את יום השבת" (which teaches the mitzvah of *kiddush*) applies to women.

The Ran<sup>11</sup> writes that based on the *hekesh* זכור ושמור, women are obligated to observe the rabbinic mitzvah of *lechem mishna* (reciting the blessing of *hamotzei* over two loaves of bread) on Shabbos - even though it is a time-related positive mitzvah.

Apparently, the Ran assumes that the hekesh of זכור ושמור is not limited to the mitzvah of kiddush (which is derived from the term "זכור"), but is broadened to include all mitzvos pertaining to Shabbos. R' Akiva Eiger suggests that based on this hekesh women are obligated to observe the mitzvah of שביתת בחמה despite the fact it is a מצות עשה שהזמן גרמא.

# דף נה: כל האומר ראובן חטא אינו אלא טועה

1] The posuk in Bereishis 35:22, states ראובן..וישכב את בלהה..ויהיו בני יעקב שנים עשר - and Reuven went and lay with Bilhah, and the sons of Yaakov were twelve. While the simple reading of the posuk indicates that Reuven committed adultery with Bilhah, Shmuel bar Nachmeini says in the name of R' Yonason that one who interprets the posuk literally and believes that Reuven actually sinned with Bilhah is mistaken. He infers from the conclusion of the posuk that Reuven did not actually commit adultery, because the words "ויהיו בני יעקב שנים עשר" indicates that all twelve sons of Yaakov were equally righteous.

The Gemara explains that Reuven's impropriety was that בלבל יצועי אביו - he interfered with his father's bed - meaning that he tried to prevent his father from laying with Bilhah. [The Torah considered Reuven's inappropriate act as if he had actually sinned with Bilhah.]

Rashi explains that after Rachel's death Yaakov stationed his bed in Bilhah's tent, rather than Leah's. Reuven felt that this was an affront to his mother's dignity, and he therefore moved Yaakov's bed to Leah's tent. R' Yonason teaches that although Reuven committed a sin, it is a mistake to take the posuk literally and to think that Reuven actually committed adultery.

Alternatively, the Ramoh<sup>13</sup> suggests that Reuven tried to prevent Yaakov from laying with Bilhah, not by moving his bed out of her tent, but by lingering near the tent. Yaakov heard someone lingering near his tent he refrained from engaging in תשמיש because the laws of modesty forbid תשמיש in the presence of another person (who is able to detect the act). The posuk reads as follows, וילך - and Reuven went [near his father's tent] - וישכב את בלהה - [when his father was prepared] to lay with Bilhah - וישמע ישראל..ויהיו עשר - and Yaakov heard [Reuven's presence and refrained from תשמיש, and consequently] the children of Yaakov were twelve [rather than thirteen, for had he been with Bilhah that night, he would have sired a thirteenth child].<sup>14</sup>

2] The Mishna in Sotah 7b says that in order to encourage a guilty *sotah* (suspected adulteress) to confess to her sin, we tell her about great people, such as Reuven, who committed sins and were not too embarrassed to confess to their sins.

The Rambam<sup>15</sup> in codifying this *halacha* writes that we tell the *sotah* about כפשוטוראובן. This means we tell the *sotah* that Reuven confessed to his sin of adultery - as the simple reading of the posuk suggests. The Kesef Mishna explains that even though our Gemara says that Reuven never committed adultery, we tell the *sotah* the literal meaning of the posuk because we want to encourage her to confess to her sin of adultery.

The Ramoh<sup>16</sup> wonders why it is permitted to malign Reuven and imply that he committed adultery in an effort to get the *sotah* to confess.

The Ramoh answers that we do not malign Reuven out of compassion for the guilty *sotah* (i.e., to spare her from the fatal effects of the sotah drink), but rather out of reverence for Hashem's ineffable name. If the sotah does not confess to her sin, Hashem's name must be erased into the sotah water, which is then given to her to drink (to verify whether she is guilty or innocent). To prevent the unnecessary erasure of Hashem's name, we are permitted to besmirch Reuven's name and tell the sotah that Reuven confessed to the sin of adultery.<sup>17</sup>

### דף נו: כל האומר שלמה חטא אינו אלא טועה

1] R' Shmuel bar Nachmeini says that whoever says that Shlomo Hamelech sinned is mistaken. On the words "whoever says Shlomo sinned" [is mistaken], Rashi comments, "with the sin of avodah zorah." Rashi implies that while Shlomo Hamelech was innocent of avodah zorah he was guilty of certain other sins.

The Maharsha explains the basis for Rashi's supposition that Shlomo Hamelech was guilty of certain sins is the posuk, ויעש שלמה הרע בעיני
- and Shlomo did bad deeds in the eyes of Hashem (Melachim I:11). The Gemara (below on this daf) explains that married women from foreign nations and he failed to protest to his wives' idolatry. The posuk considers Shlomo's failure to protest to idolatry in his home as though he committed idolatry himself.

The midrash says that Shlomo Hamelech married more than eighteen wives and thus he was in violation of the mitzvah לא ירבה לו נשים לא ירבה לו נשים. The king shall not take too many wives. The Sefas Emes explains though, that the Gemara did not interpret the posuk, that the Gemara did not interpret the posuk ויעש הרע בעיני השם as referring to the sin of taking too many wives, because the term "ויעש "הרע" denotes that he was guilty of avodah zorah. Therefore, the Gemara says that the posuk is referring to Shlomo's failure to protest to his wives' idolatry.

2] The Gemara asks, according to R' Shmuel bar Nachmeini who asserts that Shlomo never committed idolatry, what is the meaning of the posuk אז יבנה שלמה במה וגו' - Shlomo then built an altar for the idol of Moav - a posuk clearly implying that Shlomo worshiped avodah zorah. The Gemara answers that the posuk means that

Shlomo had <u>wanted</u> to build such an altar, but he never actually built it. [The Gemara says in conclusion that it was Shlomo's wives who built the altar, not him, but he was nevertheless, responsible because he failed to rebuke them.]

The Gemara in *Kiddush*in 32a says that as a rule, מחשבה רעה אין הקב"ה מצרפה למעשה - Hashem does not consider one's intent to commit a sin as an actual sin. The Gemara (ibid.) says that the sin of *avodah zorah* is an exception to the rule in that Hashem punishes a person even for his intent to worship *avodah zorah*.

The Ahavas Aisan<sup>18</sup> asks, if indeed, Shlomo intended to build an idolatrous alter (as the Gemara initially suggests) it should be considered as though he actually built it since with regard to avodah zorah the rule is מחשבה - a sinful thought is considered as a sinful deed. [Why, then, does the Gemara originally say that although he wanted to build an alter, since he did not actually build it, he was not guilty of the sin of avodah zorah?]<sup>19</sup>

In answer, he cites the Rosh<sup>20</sup> who postulates that one is punished for idolatrous thoughts only if he subsequently carries out his plans and worships *avodah zorah*. [In that event, the person would be subject to a two-fold punishment, one for his thoughts and one for the act.] However, if one contemplates idolatry but then reconsiders and never follows through on his plans, it is not considered as though he committed the sin.<sup>21</sup> Even if we say that Shlomo initially intended to worship *avodah zorah*, it is not considered as though he actually committed the sinful deed since Shlomo changed his mind before building the altar.

### דף נז. במה אשה יוצאה

1] • Min haTorah the *melacha* of הוצאה (carrying in the street) does not pertain to ornaments worn by a person. The sages, however, prohibited wearing many types of ornaments enumerated in this chapter.

There are two reasons why the sages banned wearing certain types of jewelry on Shabbos:
(a) Women would commonly remove their jewelry in the street to show it to their friends.
(b) A woman might have to immerse in the *mikveh* on Shabbos and will be compelled to remove tight-fitting ornaments due to the concern of *chatzitzah* (barrier between the surface of her body and the *mikveh* water). The sages were concerned that a woman who removes her jewelry (because of either of the aforesaid reasons) might mistakenly carry her jewelry in the street (in violation of the *melacha* of *hotza'ah*).

Many commentators seek reasons as to why the previous chapter ("במה בהמה"), which deals with <u>animal</u> accessories, precedes this chapter which deals with laws pertaining to <u>people</u>.<sup>22</sup>

The Sefas Emes explains that פרק במה בחמה was given precedence because it involves an issur min haTorah. If an animal wears an article that is deemed a משאוי, its owner violates the biblical issur of שביתת בחמה (which is derived from the posuk שביתת בחמה). In contrast, this chapter deals primarily with a rabbinic law, namely, the issur for a person to wear ornaments based on a concern he might mistakenly remove them in the street and carry them).<sup>23</sup>

- 2] Rav says on 64b that all ornaments prohibited by the Mishna are not only prohibited in the street, but even in the courtyard (with the exception of the כבול ופאה, which are certain headpieces, see below דף סדיד).
- By rabbinic decree, it is forbidden to carry on Shabbos in a shared courtyard (even if it is enclosed) unless the members of the courtyard make an "eruv". This type of eruv, called עירובי, is made by having all members of the chatzeir (courtyard) contribute bread which is placed in one of the homes in the chatzeir to symbolize a merging of the domains.

The Rambam $^{24}$  is of the opinion that Rav prohibits wearing jewelry in a courtyard only if it is חצר שאינו מעורבת (shared courtyard in which <u>no</u> eruv was made, where carrying is

rabbinically prohibited). However, it is permitted to wear jewelry in a courtyard which has an eruv, since it is permitted to carry there.<sup>25</sup>

The Ramban and Rashba<sup>26</sup> maintain that Rav prohibits wearing jewelry even in an enclosed courtyard which has an eruv. Furthermore, they assert that wearing jewelry is prohibited even inside a house, because the sages were concerned that a woman might forget to remove her jewelry before leaving the house or the courtyard.

Tosfos maintains that the *halacha* follows R' Anani (ibid. on 64b) who disagrees with Rav and permits wearing jewelry in a courtyard (even if there is no eruv). Moreover, Tosfos notes that the widespread custom today is for women to wear jewelry even in the street, despite the Mishna's prohibition. See Tosfos ibid. and Shulchan Aruch (Orach Chaim 303:18) where several reasons are offered to justify this lenient practice.<sup>27</sup>

# דף נח. איסטמא אין בה משום עטרת כלות

The Mishna in Sotah 49a says that after the destruction of the second *Bais Hamikdash* the sages forbade certain expressions of gaiety in order to symbolize our sorrow for the loss of the *Bais Hamikdash* (זכר לחורבן). One of the things the sages banned was wearing an שטרת כלה - bride's coronet. The Gemara in Sotah 49b explains that the coronet prohibited by the sages was an עיר של זהב (city of gold). This was a gold headpiece which had the likeness of a city engraved on it.

The Gemara says that a certain ornamental headdress called an איסטמא (which was made from colored fabric) was not included in the ban on עטרות כלות. The Rambam<sup>28</sup> states that only crowns made of gold or silver were prohibited, not headpieces made of fabric. [The Maharshal adds that coronets made from precious jewels were also included in the ban. The Eliyahu Rabba<sup>29</sup> notes that the custom is for brides to wear a crown intertwined with gold and silver as long as it is primarily made of fabric.]

The Mishna 57a lists the ornament of עיר של among the ornaments that a woman may not

go out with on <u>Shabbos</u>. Tosfos (end of 59a) wonders how to reconcile our Mishna which indicates that during the week a woman may wear an עיר של זהב with the Mishna in Sotah which says that the sages banned wearing an עיר at all times - out of sorrow for the churban.

עיר pertains only to brides, but not to other women. They said a bride should refrain from wearing certain jewelry during her marriage celebration lest the joyous occasion cause her to forget about the *churban Bais Hamikdash*. However, the sages did not forbid a person from wearing a crown of gold at other times because we are not concerned she will forget the *churban*.

Alternatively, the Rashash suggests that there is a difference between the עיר של זהב that our Mishna refers to and the one referred to in Sotah. The Mishna in Sotah is referring to an ordinary city of gold, whereas our Mishna is referring to an engraving of של זהבירושלים -Jerusalem of gold (as the Gemara says at the end of 59a). He explains that wearing the ירושלים של זהב ornament served as a constant reminder of Yerushalaim (and the fact that it lay in ruins) - as the posuk states אם אשכחיד ירושלים תשכח ימיני - "if I forget you Yerushalaim, my right hand shall be forgotten." Therefore, suggests the Rashash, the sages did not forbid wearing a ירושלים של זהב ornanment because it does not cause one to forget the churban, but on the contrary, it serves as a reminder of the churban. [See also Meromei Sodeh 57a who says that the origin of the custom of wearing an engraving of ירושלים של was to remind one of the *churban*.]

### דף נט: תרי המייני קאמרת

The Gemara says it is permitted for a man to wear a fancy belt on Shabbos without concern that he might remove it to show it to a friend.<sup>30</sup>

Ravina inquired of Rav Ashi whether one may wear a fancy belt on top of a regular belt. Rav Ashi replied (as understood by Rashi and Tosfos) that it is forbidden to wear one belt on top of another.

Tosfos explains that even though it is permitted to wear two articles of clothing, such as two jackets or two coats, one on top of the other, belts are different. With regard to other clothing, it is normal for one to wear two pairs of the same garment if it is very cold since each garment adds warmth. Therefore, even if one wears two coats when it is not cold, both coats are classified as a מלבוש (as a garment) rather than a burden. With regard to belts, however, the second belt is considered a משאוי (burden) rather than a garment since one never has an occasion to wear two belts.<sup>31</sup>

The Igros Moshe,<sup>32</sup> based on this Tosfos, prohibits one from wearing a "gartel" (a special sash or belt that some people wear during davening in addition to one's regular belt) outside in the street on Shabbos (unless it is worn instead of one's belt). A gartel worn in the street (in addition to one's regular belt) does not serve any purpose and is therefore considered a burden.<sup>33</sup>

The Megillas Sefer<sup>34</sup> writes that R' Moshe only prohibits wearing a gartel in the street if it is worn under one's jacket. However, wearing it on top of one's jacket is permitted because it serves the function of keeping one's jacket closed. [See Tosfos who says that two belts may be worn if each one is worn on a different garment.]

The Ba'er Moshe,<sup>35</sup> however, indicates that wearing a gartel is prohibited even if it is worn on top of one's jacket. He argues that since a gartel is generally worn only during davening and not in the street, it is classified as a burden rather than a garment.

The Shmiras Shabbos K'hilchoso,<sup>36</sup> however, is of the opinion that wearing a gartel is permitted. He bases this on the fact that the Pri Megadim<sup>37</sup> permits wearing two belts provided the top belt is better than the bottom belt (and it is customary to do so). Since the gartel is of a different material than one's regular belt and it serves a different purpose than one's

belt, it is not considered a superfluous article and it is not משארנ 38.

### דף ס. לא יצא האיש בסנדל המסומר

The Mishna states that one may not go out on Shabbos with a סנדל המסומר (type of sandal which has protruding nails). The Gemara explains that this prohibition has nothing to do with a concern for a possible Shabbos violation. Rather, it was enacted because of a fatal tragedy which occurred one Shabbos when many Jews were hiding from an enemy and they were tragically trampled due to confusion and panic indirectly caused by a סנדל המסומר (see Gemara for different versions of this incident).

The Gemara asks why the sages didn't forbid wearing a סנדל המסומר even on weekdays. The Gemara answers that since the incident occurred on Shabbos, the sages restricted the ban to Shabbos.

The Taz applies this concept (of restricting a ban which was enacted because of an incident to the specific circumstance of the incident) to the following halacha: The Bais Yosef<sup>40</sup> mentions a custom to cover the knives on one's table before reciting bircas hamazon. Rabbeinu Simcha<sup>41</sup> writes that the reason for this custom is that once, while reciting the bracha ובנה ירושלים. a man felt so distressed over the churban Bais Hamikdash that he seized a knife and stabbed himself. Thenceforth began the minhag to remove all knives from one's table when reciting bircas hamazon. The Bais Yosef notes, however, that for some reason this custom is practiced only during the week even though Rabbeinu Simcha's reason is applicable to Shabbos as well.

The Taz,<sup>42</sup> citing our Gemara, suggests that since the stabbing incident occurred on a weekday, the minhag was limited to weekdays, just as our Gemara says that the ban on a סנדל was limited to Shabbos since that is when the incident occurred.

The Ritva<sup>43</sup> explains that the ban on wearing a סנדל המסומר was enacted <u>not</u> because of a concern that the tragedy might repeat itself. Rather, the sages were concerned that the sight of the sandal might remind one of the tragedy once caused by the sandal and it might ruin the joyous Shabbos and Yom Tov atmosphere. [According to this, the reason the ban is limited to Shabbos is not because the sandal incident happened to have occurred on Shabbos, but because the sages are only concerned about causing sorrowful feelings on Shabbos when there is a mitzvah to be joyous.<sup>44</sup>]<sup>45</sup>

# דף סא. אפי׳ למ״ד שבת לאו זמן תפילין אינו חייב חטאת

The Mishna on 60a says that a person may not go outside while wearing *tefillin* on Shabbos. If one violates this law and wears *tefillin* outside on Shabbos, the Mishna says he is <u>not</u> obligated to offer a *chattos* (to atone for his inadvertent Shabbos violation) because wearing *tefillin* on Shabbos is a <u>rabbinic</u> issur and not a Torah issur.

The Gemara (61a) cites a dispute (from Eruvin 95b) as to whether or not שבת זמן תפילין - one fulfills the mitzvah of *tefillin* even on Shabbos. One opinion maintains שבת זמן תפילין - one fulfills the mitzvah of *tefillin* even on Shabbos - and the other opinion maintains שבת אבת זמן תפילין.

- The Gemara there cites two possible explanations for the position שבת לאו זמן תפילין the mitzvah of tefillin is not in force on Shabbos: (a) R' Yosi Haglili derives this law from the posuk ושמרת את החוקה הזאת למועדה you shall guard this law [of tefillin] each day. He infers from the term a characteristic are worn] only on some days (i.e., weekdays) but not on Shabbos. This indicates that according to R' Yosi Haglili it is forbidden to don tefillin on Shabbos because the term ושמרת implies a prohibition. [Indeed, R' Yochanan says in Menachos 36b that one who dons tefillin on the eve of Shabbos after sunset is in violation of a לאו a Torah issur.
- (b) R' Akiva derives this law from the posuk והיה לך לאות [tefillin] shall be an "os" (a sign) for you. Since Shabbos is also called an "os" (as the posuk states אות היא ביני וביניכם it is a

sign between Hashem and you) there is no need for one to don the "os" of tefillin on Shabbos. Tosfos in Niddah (end of 51b) indicates that according to R' Akiva, although Shabbos is not a time for tefillin, one who dons tefillin on Shabbos is not in violation of a Torah issur. 46

According to the opinion that there is a mitzvah of *tefillin* even on Shabbos, *tefillin* is certainly not considered a burden on Shabbos since it is worn in observance of a mitzvah.

Rav Safra (61a) explains that even according to this opinion (that שבת זמן תפילין and tefillin is not a burden), the sages prohibited wearing tefillin in the street on Shabbos because of a concern that one might remove his tefillin and carry them in the street. [Rashi explains we are concerned that one will remove his tefillin before he goes to the bathroom and then he might carry them.]

In another version of Rav Safra's statement, Rav Safra says that even according to the opinion that זמן תפילין לאושבת (there is no mitzvah to don tefillin on Shabbos), tefillin is not considered a burden min haTorah because - דרך מלבוש עבידא - they are worn in the manner of an article of clothing (even though there is no mitzvah to wear them on Shabbos).

The Shagas Aryeh<sup>47</sup> maintains that this statement of Rav Safra is compatible only according to R' Akiva but not according to R' Yosi Haglili:

• The Sha'agas Aryeh gleans from the words of Rashi in Eruvin 95b that if one wears an article on Shabbos which involves a prohibition, the item is deemed a משארי - burden (rather than a garment or ornament) - and the wearer is subject to a *chattos* for the violation of *melacha* of *hotza'ah*.<sup>48</sup>

Consequently, the Shagas Aryeh argues that according to R' Yosi Haglili who says that it is forbidden to don tefillin on Shabbos, tefillin is classified as a burden. Thus, one who illicitly dons tefillin and wears them outside would be subject to a chattos. Since our Mishna says that one who wears tefillin outside is exempt from a chattos, the Tanna of the Mishna apparently agrees [with the opinion שבת זמן, or] with R' Yosi Haglili who is of the

opinion that although one is exempt from *tefillin* on Shabbos, there is no Torah issur against donning *tefillin* on Shabbos.

### דף סב. לא תצא אשה בטבעת שיש עליה חותם אמר עולא וחילופיהן באיש

• A signet ring is classified as a משאוי with respect to women since women do not usually wear such rings.

The Mishna therefore says that a woman who goes out while wearing a טבעת שיש עליה - signet ring - is obligated to bring a chattos. In contrast, if a woman goes out with a chattos. In contrast, if a woman goes out with a - a ring without a signet - there is no chattos obligation. Wearing a ring without a signet is only rabbinically prohibited (due to the concern that she may remove it and carry it, as discussed above on זדף נייז.

Ulah states that the opposite is true for men because men commonly wear signet rings but do not wear plain rings. Therefore, a plain ring is considered a משאני for a man, whereas a signet ring is considered an ornament for him.<sup>50</sup>

Rashi indicates that due to the rabbinic ban on ornaments, a man is prohibited *miderabbanan* from wearing a signet ring in the street.

The Rambam<sup>51</sup> disagrees and is of the opinion that the sages' ban on ornaments (which is due to the concern that one may remove them in the street) does not apply to ornaments designated for men (since it is not common for a man to remove an ornament in the street to show his friend). The Rambam is of the opinion that a man is permitted to wear a signet ring in the street and the sages are not concerned that he might remove it and carry it.

The Igros Moshe<sup>52</sup> considers whether one may wear a plain wristwatch in the street on Shabbos. He was asked whether a watch which is worn only for the purpose of telling time and not as an ornament is considered a burden. [A gold wristwatch which one wears for ornamental purposes (i.e., he wears the watch even when it does not keep time) is considered

as an ordinary piece of jewelry<sup>53</sup> (which people customarily wear on Shabbos today, see above 13 97).]

R' Moshe adduces proof from the fact that a man's signet ring is not classified as a משארי on Shabbos even though it functions as a signet and not as jewelry, that a wristwatch too, is not considered a משארי despite the fact that it functions as a timepiece. Evidently, anything that is worn on the body is classified as a מלבוש (garment) provided it is an item which is common for people to wear.<sup>54</sup>

In conclusion, R' Moshe writes that although according to the letter of the law it is permitted to wear a wristwatch in the street on Shabbos, there are grounds to prohibit it.<sup>55</sup> Consequently, he advises *b'nai Torah* and G-d fearing people to refrain from wearing a wristwatch in the street on Shabbos.<sup>56</sup>

# דף סג: לא יצא האיש לא בסייף ולא בקשת

The Mishna cites a dispute regarding the culpability of one who goes out on Shabbos carrying a weapon or armor, such as a sword or a shield: The Rabbanan (i.e., the Tanna Kamma) are of the opinion that such an individual is obligated to bring a *chattos* because a weapon is classified as a burden. R' Eliezer disagrees and is of the opinion that a weapon is considered a תכשים (adornment) and there is no *chattos* obligation for one who wears his weapons on Shabbos.

The Gemara cites a dispute regarding Yeshaya Hanavi's famous prophecy foretelling the beating of swords into plowshares in future times (Yeshaya 2:4). Shmuel asserts that such prophecies refer only to עולם הבא (the afterlife) not to the time of Mashiach. In Shmuel's view, the world will continue to exist in its present state when Mashiach comes, with the only difference being that the Jews will live in Eretz Yisrael under Jewish rule (and not be subjugated to foreign nations, אין בין ימות בלבד אין בין ימות בלבד המשיח לעולם הזה אלא שיעבוד גליות בלבד המשיח לעולם הבא אלא שיעבוד גליות בלבד עולם הבא her dilled שולם הבא when there will be miraculous changes in the world.

R' Chiya bar Abba asserts that all the prophecies refer to the times of Mashiach. [He

is of the opinion that Olam Haboh is so sublime that no one, not even the prophets, are able to fathom it (עין לא ראתה).]

The Gemara cites a braysoh which says (according to the second version) that the dispute in our Mishna is linked to the dispute between Shmuel and R' Chiya bar Abba.

The Rabbanan adduce proof that weapons are <u>not</u> ornaments from the fact that people will not maintain their weapons and swords in future times but will beat them into plowshares as the prophet foretells.

R' Eliezer, however, is of the opinion that Yeshaya's prophecy is not referring to the time's of Mashiach and therefore there is no proof from that posuk that weapons are not ornaments.<sup>57</sup>

Lechem Mishna<sup>58</sup> The notes an inconsistency in the words of the Rambam regarding this matter: On one hand, the Rambam<sup>59</sup> rules in accordance with the Rabbanan of our Mishna - that weapons are considered a משאוי. This indicates that weapons will be destroyed in the time of Mashiach as R' Chiya bar Abba asserts. On the other hand the Rambam<sup>60</sup> elsewhere codifies Shmuel's statement that אין בין עולם הזה לימות which indicates המשיח אלא שיעבוד גליות בלבד that there will still be warring nations in the time of Mashiach and the weapons will not be destroyed.61

In answer, the Lechem Mishna explains that although the Rambam cites Shmuel's statement, he does not embrace Shmuel's position in its entirety. Shmuel is of the opinion that in the Messianic era the world will continue to exist exactly in its present state (except for the fact that the Jews will live in Eretz Yisrael under Jewish rule). He holds that there will still be poverty and warfare in the world. The Rambam only accepts Shmuel's position with regard to the fact that the world will continue to exist in a natural manner. However, the Rambam is of the opinion that the world at that time will differ in many aspects from today's world. He says

that there will be an abundance of food and delicacies and there will be no more wars or hunger in the world, <sup>62</sup> nor will there be jealousy or petty rivalry. The Jews will be free to spend their time in the service of Hashem, studying the Torah and the wisdom of Hashem.

Consequently, there is no difficulty with the fact that the Rambam rules in accordance with the Rabbanan that weapons are considered a משאוי, because the Rambam agrees that there will no more war in the time of Mashiach and that the swords will be beaten into plowshares - as Yeshaya foretold.<sup>63</sup>

### דף סד: יוצאה אשה בפאה נכרית לחצר

The Mishna on 57a, after listing ornaments which a woman may not go out with on Shabbos, adds, a woman may not go out wearing a כבול (a type of headdress) to the reshus horabbim (public street) where carrying on Shabbos is biblically forbidden. The Mishna thus implies that a woman may wear a *k'vul* in a *chatzeir* - courtyard (where carrying is permitted).

The Mishna here on 64b says that a woman is permitted to wear a wig in a חצר - courtyard - on Shabbos. This implies that a woman may not wear a wig in the reshus horabbim (similar to a k'vul, which the Mishna above says may not be worn in the reshus horabbim).

Rav (64b) explains that when the Mishna on 57a says that a woman may not go out with ornaments - it means that she may not go out with ordinary ornaments even into her *chatzeir*.

[Even though one is permitted to carry in a chatzeir, the sages were concerned that a woman who wears her ornaments in the chatzeir might end up wearing them in the street.] A k'vul and a wig are two exceptions. The sages permitted a woman to wear these type of כדי שלא תתגנה אשה על - so that a woman should not appear repulsive to her husband. The Mishna therefore stresses that a woman may wear a k'vul (and a wig) in a chatzeir on Shabbos - because other ornaments are forbidden even in a chatzeir.

Tosfos on 57b (ד״ה אי) asks why the Mishna on 57a did not list a wig together with "k'vul". The Mishna should have stated that it is forbidden to wear a k'vul <u>and a wig</u> on Shabbos in the reshus horabbim.

In answer, the Tiferes Yisrael<sup>64</sup> explains that the Mishna did not discuss wearing a wig in the street on Shabbos because it is forbidden for a [married] woman to ever wear a wig in the street, even during the week, because of מראית - it gives the appearance of wrongdoing. People might not notice the wig and they will think that the woman is exposing her natural hair in public (which is a sin for a married woman<sup>65</sup>). He explains that for this reason it is forbidden for a woman to wear a wig even in a chatzeir - whether on Shabbos or during the week - if the yard is accessible to the public. When the Mishna says that a woman may wear a wig in a chatzeir, it is referring to a private courtyard which is not accessible to the public.66

The Be'er Sheva<sup>67</sup> is also of the opinion that it is forbidden for a married woman to wear a wig. He deduces this from the words of Rashi (ד״ה פיאה נכרית). Rashi comments that a woman wears a wig to give the impression that she has a lot of hair - thus implying that a woman with a lot of hair does not wear a wig. Why not? Evidently, this is so because it is forbidden for a woman to wear an exposed wig on her head and for the sake of beauty. According to the Rashi, explains the Be'er Sheva, the Mishna is referring to a wig that a woman with thin hair wears <u>under</u> her hat or

kerchief to give the impression that she has a lot of hair underneath her head covering.

The Shiltei Gibborim,<sup>68</sup> however, assumes that the Mishna is referring to a woman who wears an exposed wig in a public courtyard. Consequently, he adduces proof from our Mishna that a married woman is permitted to wear a wig.<sup>69</sup> The Shiltei Gibborim refutes the notion that the Mishna might be referring only to a maiden, and not to a married woman, from the fact that Rav says the reason the sages permitted a woman to wear a wig in a courtyard on Shabbos is that a woman should not appear repulsive to her <a href="https://example.com/husband">husband</a> - thus clearly indicating the Mishna is referring to a married woman.

The Ramoh<sup>70</sup> rules in accordance with the lenient opinion of the Shiltei HaGiborim. The Magen Gibborim<sup>71</sup> asserts, however, that when a woman visits a community where the women do not wear wigs she should not wear an exposed wig due to a concern of מראית העין (because people in that community will think that she is exposing her natural hair).<sup>72</sup>

# דף סה. במוך שבאזנה, והוא שקשור באזנה

1] The Mishna on 64b states that a woman may go out on Shabbos with a מוך - wad - in her ear to absorb fluid flowing from her ear (or to protect it from wind and cold<sup>73</sup>). Also, a woman may go out with a sanitary napkin to protect herself from getting soiled with blood (see Tosfos <sup>75</sup> ובמוך).

Rami bar Yecheskel qualifies the first *halacha*, asserting that a wad in the ear is permitted only if it is secured to the ear to ensure that it doesn't fall out. If the wad isn't secured, the sages are concerned that it might fall out and one might mistakenly carry it in the street.

Rava explains that a sanitary napkin, in contrast to a wad in the ear, is permitted even if it is not secured to the body. We are not concerned that a woman might carry the pad when it falls because such a pad is repulsive and one does not usually pick up a fallen pad and carry it.

The Shulchan Aruch<sup>76</sup> rules in accordance with Rami bar Chama that one may go out with a wad in his ear - if the wad is tightly inserted and is tied to him (e.g., there is a protruding string wrapped around the outside of the ear).

The Chesed Yehoshua<sup>77</sup> asserts that in spite of the ruling of the Shulchan Aruch, one may insert cotton in his ear even without tying it to the ear. He argues that since a cotton ball is very white and sanitary and its fibers easily absorb dirt, if it falls to the ground one would generally not pick it up and carry it with him. Therefore, a cotton ball is comparable to a sanitary napkin which Rava permits even if it is not secured to the body.

Alternatively, the Maharshag<sup>78</sup> maintains that when Rami bar Chama speaks of the wad being מקושר he does not mean that it must be tied to the ear. Rather, he means that the wad must be securely placed in the ear. It is permitted to go out with a wad in the ear as long as it is stuffed in tightly so that it is difficult to fall out.<sup>79</sup>

2] The Mishna on 57a says that a woman may not go out with woolen or linen ties in her hair because they constitute a *chatzitzah* and must be removed when immersing in the *mikveh*. The Gemara ibid. explains that the sages prohibited a woman from wearing an ornament or accessory which constitutes a *chatzitzah*. This is because such items must be removed in the event the woman has to immerse in the *mikveh* and afterwards she might carry them with her.

If a woman suffers from an ear ailment and is under a doctor's order not to allow any water into her ear, it is questionable whether she may immerse in the *mikveh* with cotton or rubber in her ear.

Many Poskim cite the *halacha* of our Gemara as proof that a wad of cotton in the ear does <u>not</u> constitute a *chatzitzah*. They argue that if a wad in the ear is considered a *chatzitzah*, then the Mishna should have prohibited a woman to go out with it on

Shabbos due to the concern she might remove it when immersing in the *mikveh*. 81 Therefore, in cases of great necessity they permit a woman to immerse with cotton in her ear. 82

The Imrei Aish, <sup>83</sup> in discussing whether a false tooth constitutes a *chatzitzah*, rules that it does not constitute a *chatzitzah* only if the woman plans to leave the tooth in her mouth forever. An item which is intended to remain in place forever is not considered a *chatzitzah* because it is viewed as an appendage to the body. The Imrei Aish indicates that a wad that is placed in the ear temporarily (e.g., for the duration of a non-permanent illness, or only when bathing) is considered a *chatzitzah*.

The Chelkas Yoav<sup>84</sup> is of the opinion that with respect to the *halacha* of *chatzitzah*, seven days is considered permanent. Thus, he suggests that prior to immersing, a woman suffering from a temporary ear ailment should resolve to keep the cotton in her ear for at least seven days.<sup>85</sup>

• The Maharsham<sup>86</sup> permits immersing with cotton in the ear only if the cotton is stuffed very deeply into the ear cavity.<sup>87</sup>

[Note: As stressed in the past, Al Hadaf is not intended as a guide for practical *halacha*. The discussions and halachic views presented herein are selected for their informative and pedagogic content, and are intended as a springboard for further study and research. They do not always represent conclusive halachic decisions.]

# דף סו: בני מלכים יוצאים בזוגין

The Mishna says that princes may go out on Shabbos with ornamental bells on their clothing. Since such bells are usual for nobility, the sages were not concerned that the princes would remove them to show to their friends and then carry them in the street. [See Gemara on 67a with Rashi ד״ה בני מלכים and Tosfos ibid.]

The Gemara in Eruvin 104 states that the sages prohibited playing musical instruments on Shabbos (lest one mistakenly fix them when they break, Beitzah 36b). The Ramoh<sup>88</sup> rules that included in this prohibition, called השמעת (noise making), is using any device which is

designed to make noise including a door knocker.

The Shiltei Gibborim<sup>89</sup> comments that one may not wear bells on his clothing unless the clappers are removed<sup>90</sup> because bells are designed to make noise.

The Magen Avraham<sup>91</sup> distinguishes between children and adults. He asserts that the Shiltei Gibborim requires removing the clappers only from the bells on children's clothing because children commonly shake their bells in order to make melodious sounds. Adults, however, are usually not interested in the bells' sound. They wear bells on their clothing only for ornamental purposes, and they are therefore permitted to leave the clappers in the bells.

The Eliyahu Rabba<sup>92</sup> takes issue with the Magen Avraham's leniency, asserting that regardless of intent, one may not produce sounds with a bell because it is an instrument which is designed to make a melodious sound.

The  $Taz^{93}$  maintains that bells attached to the ברוכת - curtain - on the *Aron Hakodesh*, or to the crown of a *Sefer Torah*, must have their clappers removed since the intent of those bells is to produce noise to signal the congregation to rise when the *Aron Hakodesh* is opened (and when the *Sefer Torah* is carried).

The Magen Avraham<sup>94</sup> disagrees and claims that there is no need to remove the clappers since, (a) these bells are not made to produce melodious sounds, and (b) the individual who opens the *Aron Hakodesh* and carries the *Sefer Torah* does not have any intention to shake the bells and make noise.

Alternatively, the Shach<sup>95</sup> suggests the reason carrying a *Sefer Torah* with bells and clappers is permitted on Shabbos is that the bells are placed there for a mitzvah purpose (i.e., to prompt the congregation to rise in honor of the *Sefer Torah*) - and the rabbinic issur against making music was lifted for mitzvah purposes.<sup>96</sup>

The Mishna Berurah<sup>97</sup> rules that preferably, one should conduct himself in accordance with the Taz and remove the clappers of the *Sefer* 

*Torah* bells before Shabbos (or stuff the bells with cotton). However, if for some reason this is not possible, or if one forgot to remove the clappers before Shabbos, he may rely on the lenient view.<sup>98</sup>

# דף סז. יוצאין בביצת החרגול ובשן שועל

In the times of the Mishna there was a plant (called פואה) which was known to have a healing effect on certain ailments when tied in knots and hung around one's neck. The Mishna on 66b (as explained by Rav Ashi bar Avin) states that one may go out on Shabbos with this plant around his neck because an item worn for therapeutic purposes is classified as an ornament and not a burden. [Similarly, the Gemara on 61b says that one may go out on Shabbos with a קמיע (amulet) hanging around his neck - provided it is an amulet whose efficacy has been established (קמיע מומחה).]

The Tanna Kamma in the Mishna on 67a says that one may go out with the egg of a חרגול (type of locust) and a fox's tooth because these items were proven to have the power to heal certain ailments (see Gemara).

The Mishna in Yoma (83a) teaches that it is permitted to desecrate Shabbos to save the life of a חולה שיש בו סכנה - dangerously ill person - because as a rule, pikuach nefesh (saving lives) takes precedence over the laws of Shabbos. The Rambam in his commentary to the Mishna (ibid.) comments that one may violate Shabbos in treating a critically person only if he is administering a natural or scientific cure (טבע). However, one may not desecrate Shabbos to administer a segulah-type remedy (i.e., a cure that works through mystical or supernatural channels) because such cures are not dependable.

The Chidah<sup>100</sup> cites a dissenting opinion from the Ramban and Rashba. They assert that one may desecrate Shabbos even to use a *segulah*-type remedy in an effort to save a sick man's life. Moreover, he writes that it was reported that Rabbeinu Peretz once wrote a party - amulet - on Shabbos for a woman

experiencing serious difficulties with childbirth. 101

The Nemukei Orach Chaim finds difficulty with the Rambam's position in light of our Mishna which permits one to go out on Shabbos with a locust's egg or fox's tooth. Plainly, these items are void of any natural or scientific healing properties and nevertheless the Mishna permits going out with them on Shabbos.

The She'arim Metzuyanim b'Halacha, in answer to this question, cites the Radvaz<sup>102</sup> who explains that going out on Shabbos with these remedies does not involve an issur - even if their healing ability is questionable. though wearing a completely useless item is a violation of hotza'ah, if an item is worn for the sake of healing it is classified as a תכשיט regardless of the actual ability to heal. Even though the fox's tooth is not a conventional remedy (and its ability to heal is somewhat dubious), it may be worn nonetheless, since it is as much as a תכשיט as a piece of jewelry. 103 However, writing an amulet, according to the Rambam, is prohibited because writing is certainly a melacha min haTorah and in the Rambam's view one may not violate Shabbos for the sake of healing a sick person unless he is using a conventional remedy. [See Al Hadaf to Gittin סט אד for a discussion regarding the efficacy of the Talmudic remedies and their use today.]<sup>104</sup>

# דף סח: רב ושמואל אמרי אפי' תינוק שנשבה

1] • One is required to bring a *korbon chattos* for the inadvertent violation of one of the thirtynine forbidden *melachos* (types of labor) on Shabbos.

The Mishna explains that in some instances one *korbon chattos* suffices for repeated Shabbos violations, whereas in other instances a separate *korbon* must be brought for each violation. The Mishna says that if השוכח עיקר one forgets the entire mitzvah of Shabbos - and performs many different *melachos* on many *Shabbosos*, he is obligated to bring only one *korbon*, since all his transgressions resulted

from a single error (i.e., forgetting the mitzvah of Shabbos).

R' Yochanan and Resh Lakish (68b) assert that the Mishna is referring to one who once learned about Shabbos and subsequently forgot about it. However, מינוק שנשבה בין הנכרים - a child who was kidnapped and raised among non-Jews - is exempt from a *chattos* for his Shabbos desecration because he is considered as one who was coerced to commit a sin (called אונג) rather than a שונג (an inadvertent transgressor).

Rav and Shmuel disagree and maintain that even a תינוק שנשבה בין הנכרים must bring a *chattos* for his Shabbos violations.

The Chasam Sofer<sup>105</sup> explains that even though a "tinok she'nishba" cannot be faulted for his ignorance and should not be punished, Rav and Shmuel obligate him to bring a chattos because they view the chattos obligation as an atonement (CCCT) rather than a penalty or punishment. He explains that even a sin which was unintentional and did not result from negligence requires a measure of expiation. Therefore, even a child raised among non-Jews is obligated to bring a chattos when he learns about Shabbos.

2] One who rejects the Torah, whether the written law or the oral law, is called a מומר or an *apikores* and is treated as an idolater with respect to certain Torah laws. One who is - publicly desecrates Shabbos - is also classified as an idolater

regarding these laws since the mitzvah of Shabbos is one of the fundamental laws of Judaism. 107

Even though Rav and Shmuel maintain that a *tinok she'nishba* requires atonement for his sins, they agree that if he were to publicly violate the laws of Shabbos he would not be treated as a *mumar* who deliberately violates Shabbos, but rather as *shogeig* (an inadvertent transgressor) since he never learned about Judaism and Shabbos.

The Rambam<sup>108</sup> writes that although the original Sadducees and Karaites (sects of Jews which rejected the authenticity of the oral law) are considered as מממרים, their descendants are not. He says that a child born into a Karaite family is akin to a child raised among non-Jews. Even if at one point in his life the child was informed he was Jewish and he encountered Torah-true Jews but rejected the opportunity to learn about authentic Judaism, he is still considered as a *tinok she'nishba* and as an אונס maintain the way of life taught to him by his parents.

Likewise, the Chazon Ish<sup>109</sup> writes that individuals who were raised in non-observant homes are considered as תינוקות שנשבו even if they were subsequently introduced to Torahtrue Judaism. Even if one decides to continue his non-religious lifestyle, he is not considered a deliberate transgressor since it is natural for a person to choose the lifestyle he was raised with. 110 111

We are pleased to announce that Tuvia's Beautiful Gemara Menukad on Mesechtas Shabbos is now available at Tuvia's and at better bookstores nationwide. (\$20)

To order call Tuvia's at 845-426-0824, or you can order online at alhadafyomi.org

Special Offer - Free shipping for online orders.

עי תוסי ריש פירקין שכי דלאו דיילא תעשה כל מלאכה אתה ובהמתךיי לא שייך (1 אלא במחמר אחר בהמתו בשבת, אבל כשבהמתו יוצאה מעצמה לא עבר אלא על עשה דיילמען ינוח וגו,", ועי פניי' שם שרייל דלא הוי אלא איסור מדרבנן (כיון דהוצאה הוי מלאכה גרוע).

. 2) כך מפורש בשוייע סיי שייה סעיף זי ובמשנייב שם סייק כייז

1) ועי פיי המשני להרמביים כאן וזייל ומה שאמר קשורה לו רייל מעייש אבל אם עבר אדם וקשר עליו המרדעת אסור לצאת בו בשבת עכייל, וראיתי בספר שמייב שמדייק . מלשון הרמביים דמשום איסור קשירה נגעו בה וקנסו חזייל מי שעבר על איסור קשירה שלא לצאת בו בשבת, ודוייק.

4) נמצא בין לפי רשייי ובין לפי תוסי הטעם דאסור לקשור המרדעת בשבת משום דנראה כמשאוי - וצבייק מה הוסיף תוסי על פירשייי ובמאי פליגי, וכן העיר המהרשייא כאן, ועי פרמייג סימן שייה סקייה במשייז שכי דלרשייי הוי ודאי משאוי והוי איסור מהיית משאייכ לתוסי אינו אסור אלא משום דנראה כמשאוי והוי אסור מדרבנן, וכייכ השעהייצ שם סייק כייא, ועי מהרשייא שכבר הרגיש בזה אלא דכתב דזה דוחק (וכן עי בראש יוסף כאן דנקט דגם לשיטת רשייי אינו אסור מדרבנן משום דמיחזי כהוצאה.

. עי מסי ביצה דף לו אין רוכבין עייג בהמה, ועי עירובין דף קי אין עולין באילן

6) וכן הוא משמעות פשטות לשון המשנה לקמן דף נד: דהאיסור הוא היציאה לרהייר דאמרינן - אין חמור יוצא במרדעת בזמן שאינה קשורה לו (ופיי הגמי כאן דרייל קשורה לו מעייש).

1) וכן קיייל בשויע סימן שייה סייח שיש איסור לקשור מרדעת (אפיי שלא עיימ לצאת לרהייר) משום גזירה שיבא להשתמש בבעל חי, ובסעיף זי משמע כרשייי ותוסי שיש איסור לצאת לרהייר בזמן שלא היה מרדעת קשורה מערב שבת (ומדייק הפרמייג דקיייל כשני השיטות לחומרה).

### דף נד

8) סוף מצוה לייב (הוצאה).

9) עייש מה שהביא בשם הריטבייא (קידושין כט.) דאין הנשים פטורות אלא ממצוות עשה שבגוף שהזייג, אבל לא ממצוות שאינן בגופה, ולפיייז יייל דחייבת בשביתת בהמה כיוו שאינו מצוה שבגוף.

.10) תוסי רעייא ריש פירקין, ועייש בהגייה מתלמידו

(11) פרק כל כתבי (עמוד מד. בדפי הריייף).

,ועייע מה שהביא ספר שמייב כאן, ועייע שויית בנין שלמה חייב אוייח סימן כייא, ועייע בייראש יוסףיי לקמן דף נז. שחקר אי נשים חייבות במצות תוספות שבת (למייד דסייל דתוספות שבת דאורייתא) כיון דהוי מייע שהזייג, ועי בספר יימנחת אריאליי שם (סקייא) שתמה עליו דמבואר ברייה דף ט. דילפינן מצות תוסי שבת מקרא דכתיב אצל יוה"כ (מערב עד ערב תשבתו שבתכם) ובסוכה דף כח: ילפינן מקרא מיוחד דנשים חייבות בתוסי יוהייכ (וכעין זה תמה הצלייח בביצה דף ל. על דברי פנייי שם).

### דף נה

(ובספר פני דוד סוף פרשת וישלח) כך הביא החיד"א בספר מראית העין כאן ששמע כן מפה קדוש של רב גדול אשכנזי שקבל מרבותיו שכך פירש הרמ"א הפסוק, ואמר לו הרב הנייל שראובן בא להרמייא בחלום והחזיק לו טובה כיון שהפך בזכותו, וכעין זה מובא גם בספר מעלות היוחסין (להרי אפרים זלמן מרגליות, דף כג) ששמע מאביו פשט זה בשם הרמייא, וכן הביא חידושי הגרשוני בשם הרמייא בספר דברי שאול פרי וישלח.

14) ועי במושב זקנים בשם הרייי שכי פשט דומה לזה, וכן בטור עהיית בשם הרי יהודה חסיד ובתוספות השלם עהיית (וכן עי שם בחידייא בשם רבינו אפרים), ועי במושב זקנים שהוסיף "אתא ראובן ונשקיה אכרעיה לפי שדבר טוב עליו", ועי בספר מגדים חדשים כאן.

15) פייג מהלכות סוטה הייב.

.16) שויית סימו יייא.

יועייש שיליף הרמייא מזה לנדון דידיה דהוצאת שם רע נדחה מפני הבאת שלום (17 (קייו ממחיקת השם), אולם צייע שם בגופא דעובדא היכא הוי].

### .ודפס בגליון עין יעקב כאן (18

19) לכאוי ייל דאהיינ לפי תירץ זה בגמי היה לשלמה חטא של מחשבת עייז וחשבינן ליה ייכאילויי עבד עייז, אבל מיימ כיון שלא עבד עייז ממש בידים אמרינן דכל האומר שחטא ממש אינו אלא טועה (כמו דאמרינן למסקנא שהיה בידו חטא שלא מיחה בע"ז של נשיו ואף דאמרינן לגבי מי שלא מיחה דמעלה עליו הכתוב "כאילו" עבד עייז מיים כיון שלא חטא ממש אמרינן דכל האומר שלמה חטא (בחטא של עייז ממש) אינו אלא טועה.

.(20) עמייס ראש השנה פרק אי סימן הי (ועייש בקרבן נתנאל סקייא).

21) אולם עי בסוגיא שם בקדושין דף לט: ודף מ. דחד מייד אמר דאם מחשבתו עושה פרי (כלומר שבא לידי מעשה) אז מחשבתו מצטרף למעשה אפילו בשאר עבירות, ולפייז משמע דמחשבת עייז הקבייה מצטרפה למעשה אפי אם לא בא לכלל מעשה, ועייש בפתח עינים בשם היינחלת יעקביי דמבאר בזה מה שאמר יעקב אבינו לשמעון ולוי ייברצונם עקרו שוריי.

### 12 97

22) עי רבינו פרחיה לעיל ברי פרק במה בהמה שפיי משום דיצירת בהמה קודמת לאדם (וכייכ בהגהייה לקול הרמייז ברי פרק במה אשה), ועי פנייי שם.

23) ועי במלאכת שלמה רי פרק במה בהמה שפיי להיפך דאיסור שביתת בהמה קודם משום דהוא איסור קל דאין בו אלא עשה, משאייכ איסור הוצאה דאשה שייך שיבא לידי איסור סקילה, ועייע בשפייא שתיי עוד דתנא בהמה קודם לאדם משום דזוטרן מילייהו וכייכ במלאכת שלמה (בתיי אי) [ועי בשבת של מי (בהקדמתו לפרק במה אשה) וזייל - דרשינן סמוכין פי במה בהמה ובמה אשה כל הקרב קרב, כי לא לחנם הלך זרזיר אצל עורב עכייל, וצייב].

(ופסק כרב). פיייט מהלכות שבת הייח

25) וכן נקט תוסי שם בדף סד: דרב איירי בחצר שאינו מעורבת (אלא דתוסי לא פסק כרב).

26) מובא שם במגיד משנה, (וכן מדויק ברשייי סד: דייה אסור דאפיי בחצר מעורבת אסור, ורשייי לעיל נז. במתניי דייה לרהייר), ועייע בחיי הרמביין וריין.

.27 ועי שם בבאור הלכה סימן שייג סעיף יייח דייה כי בזה

דף נח 28) הלי תענית פייה הלי טייו.

29) עי סימן תקייס סקייח שכייכ לישב המנהג.

דף נט

עי פלוגתת ראשונים שהבאנו לקמן בדף סייב בענין תכשיטי איש, ועי חיי הרשבייא כאן.

21) עי במשנייב סימן שייא סייק קלייג שכי דמשמע בפוסקים דאיסור חגורה עייג חגורה אינו אלא איסור מדרבנן דמחזי כמשאוי, ואינו משאוי ממש כיון דעכייפ דרך

.32) אוייח חייב סימו עייו

23) כל זה אינו אלא לדעת הרמייא בסיי שייא סעיף לייו שהביא דעת רשייי ותוסי שאוסרים בי חגורות, אולם דעת המחבר שם כהרמביים דבי חגורות מותרין (כפיי תלמידי רבינו הלוי שהביא רשייי כאן), הנה שמעתי בשם מחבר אחד דרייל דחסידי בעלז שאני לענין דין זה והן מותרין לילך ברחוב עם ייגארטליי לכוייע כיון שמנהגן לילך עם הגארטל כל היום.

שבת שבת (לרי אוריאל איזנטל) בסוף הספר בהגי על ספר שמירת שבת (34 כהלכתה פרק יייח סקייד.

. חייג סימן סייד

.36) פרק יייח סעיף הי

. (מובא במשנייב שם סייק קלייד). מימן שייא מייז סייק כייה (מובא במשנייב שם סייק קלייד).

38) וכן נקט השערים מצויינים בהלכה סימן פייד סקייי, ולכאוי האגיימ והבאר משה נקטו דלא נכלל הגארטל במה שהתיר הפרמייג כיון דאין המנהג ללבוש הגארטל ברחוב.

### דף ס

(39 הנה במתניי משמע דאינו אסור אלא לצאת בחוץ בסנדל המסומר, אבל לא אסרו לבישתו בבית, וכן משמע ברמביים הלי שבת פיייט הייב שלא כתב אלא שאין , **יוצאין** בסנדל המסומר בשבת, אולם מבואר בברייתא בסוף עמוד בי שאפיי ממטה , למטה בתוך הבית אסור (וכן יש לדייק מקושית הגמי ייאייה בחול נמייי דהוי איסור לבישה ולא רק איסור הוצאה, ודו״ק, וכן מבואר בדברי אביי בביצה טו.) ועי שפת אמת בביצה דף טו. דייה אמר אביי שמצדד לומר דמתניי פליג על הברייתא ולכך פסק הרמביים שלא כהברייתא (אולם מסיק שם בצייע), ועייע בספר אשי ישראל על מסכת שבת.

(40 בית יוסף אוייח סימן קייפ.

.41 מובא שם

.42) שם בסימן קייפ סקייג

43) דייה סנדל וכן כתב הריין בעייב דייה מעשה (וכן משמע קצת בסוף תודייה לא בסנדל, אלא שהתוסי לא כתב להדיא כמשייכ הריטבייא שזה היה עיקר סיבת הגזירה מעיקרא שלא לערבב שמחת שבת).

44) ולפיייז ליכא להוכיח מ[מסקנת] מיכילתין דלעולם גזרינן כעין מעשה שהיה אף בדליכא סברא לחלק בין ציור אחד לחבירתא, (ועי בטייז שהביא עוד סמך מדברי רי חנניא בן עקיבא (מובא כאן בדף ס:) שאמר דגזרו על מי חטאת דוקא בירדן ובספינה משום כעין מעשה שהיה - אולם הרבנן חולקין עליו ואומרין מה לי ירדן מייל שאר נהרות).

45) אולם צעייק לדעת הריטבייא למה קאמר הגמי כאן יימעשה כי הוה בשבת הוהיי ולא קאמר דאסרו דוקא בשבת משום שמחת שבת, ולכאוי כוונת הריטבייא לפרש מה דאמרינן במסקנת הגמי דגזרו על יוייט ולא על תענית ציבור משום דלא גזרו אלא על ייכנופיא דאיסוראיי (וכן משמע בהריין) אבל אהיינ מעיקרא סייל להגמי הטעם דגזרו על שבת דוקא משום דמעשה היה בשבת.

אולם עי בשויע אוייח סימן לייא סייא שכתב - בשבת ויוייט **אסור** להניח תפילין (46 מפני שהן עצמן **אות** וכו׳, מבואר דאף לדעת רייע טטעמו משום ייאותיי מיימ יש ייאיסוריי להניח תפילין בשבת ועייש בבית יוסף דמבואר דאיסור זו על פי מדרש הנעלם - דהמניח תפילין בשבת ויוייט מזלזל בחותם המלך ייוחייב מיתהיי, ועייש בבייי סימן כייט (שחקר אי גם לרייע יש איסור להניח תפילין בשבת).

48) דרשייי כתב שם בענין המניח בי זוגי תפילין למייד דסייל דעובר בל תוסיף אז חייב גם משום הוצאה דהוייל משאוי, והנה עי פרמייג סימן יייא אייא סקייב שחקר בענין בגד כלאים אי הוי משוי כיון שאסור ללובשו, ועי שויית בית יצחק אוייח טז-ב בענין היוצא בפיאה נכרית במקומות שנוהגין איסור בדבר, ועייע מנחייח סימן שיייג שרייל דהיוצא במנעל עור ביוהייכ חייב משום הוצאה משום דהאיסור משוי ליה כמשאוי, ועי בתשובות מפרשי הים סיי די (תשובה להגי רעייא, נדפס בסוף ספר ים התלמוד עמסי בייק) דסייל דדבר שהוא מלבוש מחמת עצמו כגון מנעל אז אין כח ביד האיסור לבטל שם מלבוש מיניי, ורק בתפילין שכל חשיבותו הוא מחמת המצוה, ועייע בשויית פרי יצחק חייא סימן די

149) והנה בשוייע לא משמע כהשגייא שהרי בסימן לייא סעיף אי פסק דבשבת ויוייט אסור להניח תפילין, ובסימן ש"א כתב הטעם שלא יצא בתפילין הוא משום שצריך להסירם כשיכנס לביהייכ (ולא משום דהוי משאוי).

יי, און פויע סיי שייג סיייח בשם יייא דבזהייז כבר נהגו האנשים לילך בטבעת שאין (50 . עליו חותם וממילא הוי להו כתכשיט, ועייש במשנייב סייק סייה בשם רעייא (ועי רמביים פכייט מהלי שבת סוף הייד שכי נהגו כל העם שלא יצא בטבעת כלל).

15) פיייט מהלי שבת הייד, ובשוייע סימן שייא סעיף הביא הבי דעות (ועי רמביין דף נז. שנקט כרשייי, ועי רשבייא דף נט: שנקט כהרמביים, וכן עי בתוסי כאן בשם ריית נז. דסייל דלא גזרו על תכשיטין דאיש.

.52) חייא סימן קיייא

.63) כך משמע באגיימ הנייל וכייכ בשויית חלקת יעקב חייא סיי פייט.

154 וכן ראיתי בשם הגרש״ז אויערבאך זצ״ל שהתיר לצאת בשעון יד משום דאורחייהו ללכת כן בכל מקום לא מיקרי משאוי, וכתב אברך אחד ביישלמי יוסףיי (סימן רייט) שיש להביא ראיי לזה מהא דהתיר המשנה (דף סה.) להבנות לצאת בחוטיו שבאזניהם אע"ג דלא הוי תכשיט (אלא הכשר לתכשיט).

15) שלא אתי לאחלופי בשעון כיס (ולכאו׳ עוד טעם להחמיר משום גזירת תכשיטין דאסור מדינא דמשנה לרשייי דסייל דתכשיטים אסורים גם לאיש).

156) ועי בשמירת שבת כהלכתה פרק יייח סעי כייז שפסק שלא ללבוש שעון רגיל בשבת (אלא שאין למחות במקילין), עייש בהערה קיייא וקיייב.

דף סג (57 צייב דלכאוי אפיי אי פסוק זה קאי על עולם הבא מיימ מוכח דכלי מלחמה אינם אלא לגנאי ואינם תכשיטים (ואולי צייל דאי אזיל על ימי עולם הבא אייכ אין כוונת המקרא כפשוטו, ועי מהרשייא, וצייב).

- 58) פרק חי מהלי תשובה הייז.
- 59) פיייט מהלי שבת הייא.
- 60) סוף פרק טי מהלי תשובה, וכן בהלי מלכים פרק יייב הלי אי ובי.
- (61) ועוד הק' שם הלחיימ מהא דהביא הרמביים שם בפייח מהלי תשובה מימרא דרי חייא בר אבא דכל הנביאים לא נתנבאו אלא לימות המשיח אבל עוהייב עין לא ראתה וגוי, ובגמי כאן מבואר דפליגי שמואל ורי חייא אהדדי.
- (62) עי לשון הרמביים סוף פרק י"ב מהלי מלכים "באותו הזמן לא יהיה שם לא רעב ולא קנאה וכל המעדנים מצויין כעפר ולא יהי עסק כל העולם אלא לדעת את הי ולא קנאה וכל המעדנים מצויין כעפר ולא יהי עסק כל העולם אלא לדעת את הי בלבד, [ועי הלח"מ דגם לא יהיה עניות ועשרות, (משא"כ לשמואל עדיין יהיה בלבד, נועי המיא הפרא לא יחדל אביון) אולם עי פיי המשני להרמב"ם לסנהדרין פרק חלק (פ"י מ"א) וז"ל ווהיו בימיו (של משיח) עשירים ואביונים וכו' וצ"ע, ושוב מצאתי בדפוס קאפיח שם שלא גרס אביונים ועשירים].
- 63) ועייע בדברי הגרייא על הרמביים (דפוס שבתי פרנקל) סוף הלכות מלכים [ואין להאריך בדברים אלו כמשייכ הרמביים שם בהלי מלכים פיייב הייב דאינו מביא לא לידי יראה ולא לידי אהבה עייש].

### דף סד

- .64) בועז אות אי
- .65) מבואר בכתובות דף עב. דראשה פרוע דאורייתא (דכתיב ופרע ראש האשה).
- 66) עייש בכתובות ריש דף עב: דאם יוצאת מחצר לחצר דרך מבוי (במקום שאין הרבים מצויין) מיקרי עוברת על דת יהודית ויוצאת מתחת בעלה בלי כתובה, וכן קייייל בשויע אייה סימו קטייו סייד.
- 67) שויית סיי ייח (בשם הרי יהודה קאצולינבוגין זייל) ומשמע דסייל דפאה נכרית אסור משום פריעת הראש ממש (ולא רק משום מראית העיו).
  - .(דף כט. בדפי הרייף). מאן בגליון הריייף (דף כט. בדפי הריייף).
- (69) מבואר בדברי השלטי גבורים כאן דמותרת בפאה נכרית אפיי אם נעשית משער עצמה כיון שאינה מחוברת לראשה (אולם עי במשנה ברורה סימן ע"ה ס"ק ט"ו בשם המגן גיבורים דדעתו להחמיר בשער עצמה), וע" דרשות מהר"י מינץ דרוש אי, בשם המגן גיבורים דדעתו להחמיר בשער עצמה), וע" דרשות מהר"י מינץ דרוש אי, וכן בשאילת יעב"ץ ס"יט, וע" בשר"ת מהר"ת די סקין קונ"א סימן ר"ג שר"ל דלא התיר השלטי גבורים פאה נכרית אלא אם ניכר שאינה שער עצמה דאל"ה ודאי אסור משום מראית העין, וע"ע בשדי חמד מערכת ד" אות ג" שהביא כמה אוסרים [הרבה מן האוסרין לא אסרו אלא משום מראית העין (ולפי"ז לכאוי האיסור תלוי לפי המקום והזמן) ויש שאסרו מעיקר הדין, ע" קובץ "אור ישראל" (מאנסי נוי יארק) קובץ כ"א (תשרי תשס"א) אריכות גדול בנושא זו, ע"ש מדף ל"ד- דף צ"ו].
  - 70) אוייח סימן עייה סוף סעיף בי.
- (71) מובא במשנייב שם סוף סייק טייו.
  (72) [לכאוי אין נפיימ אם הנשים במקום ההוא אין יוצאין בפאה נכרית משום שנוהגות לכסות ראשיהם לגמרי או אדרבה הם פרוצות ויוצאות בגלוי ראש, מיימ כיון שההמון במקום ההוא אינן יודעות מענין פאה נכרית יסברו שהולכת בגלוי שר ואיכא בזה משום מראית העין, אבל לכאוי במקום שההמון יודעים שיש נשים שהולכות בפאה נכרית אלא שהן נוהגות להחמיר על עצמן ליכא שם משום מראית העין דלמה יסברו שאשה זו הולכת בגלוי ראש ולא בפאה נכרית, וקייל].

### דף סה

- (73) רשייי כתב שנותנת המוך לבלוע ליחה של צואת האוזן, ובשו"ת מהרש"ג ח"ב סיי קכ"ו מבאר דאיירי שכוונתה להציל את עצמה מצערא דגופה, אבל אי כוונתה רק לאצולי מטינוף אסורה (כמש"כ תוס" דף סד: לענין מוך לנידתה), ומבואר שם רק לאצולי מטינוף אסורה (כמש"כ תוס" דף סד: לענין מוך לנידתה), ומבואר שם תוך דבריו דגם מותר להשים מוך באוזן כדי שלא תיכנס שם אויר קור, (וע' ב"ספר הלכות שבת השייכות לבית", מהרב שמחה בונם קאהן, שכתב דאין להתיר נתינת הלבית", מהרב שמהיע קול רעש גדול, וכעת לא מצאתי מקור לחומרא זו דלכאוי למה גרע ממוך שבסנדל דמותר אע"פ שהוא רק לתענוג כמבואר ברש"י על מתני" וע' לקמן).
- 74) ועי משנייב סוף סימן שכייח סייק קנייב דמבואר דאסור לעשות פתילה מצמר גפן בשבת משום מכה בפטיש, והביא השמירת שבת כהלכתה פרק יייח הערה פייד מהגי רשייז אויערבך זייל שאם רק דוחסו בפנים כמות שהוא בלי מעשה של עשיית פתילה, לית לן בה.
- 75) שמבאר דאיירי דוקא אם כוונתה לאצלוי נפשה מצערה דגופה אבל אם כוונתה רק שלא יטנפו בגדיה בדם אסור, וכן קיייל בשוייע אוייח סיי שייא סעיף ייג ובסיי שייג סטייו ברמייא.
- 76) סימן שייג סעיף גי (ועי רשייי דייה הא דמיהדק דסבר רי יוחנן דלא בעינן תרתי וסגי במהודק לחוד, אבל בשוייע קיייל דבעינן תרתי).
- 77) חלק גי סייו (מובא בספר הלכות שבת השייכות לבית להרי שייב קאהן) וכן נקט בפשיטות השמירת שבת כהלכתה פרק יייח סעיף כי (ועייש בסייק פייה).
  - 78) חייב סימן קכייו.
- 79) וצייע לפיייז מנפיימ בין מהודק למקושר, ובשוייע קיייל דבעינן תרתי, וצייב. 80) עי בדרכי תשובה סימן קצייח סקייי ועי שויית אגיימ חייא יוייד סימן צייח עד סימן קייג שמאריך בזה (וכן בחייב סימן פייה).
- (81) ואולי י״ל דאע״פ שמוך הוי חציצה מ״מ לא חיישינן לדילמא אתי לאתויי אחר הטבילה כיון שיש לה צורך (גדול) בהמוך כדי להציל את עצמה מליחות האוזן וממילא אנו בטוחים שתחזירו לתוך אזנה תיכף אחר הטבילה (כמש״כ תוסי נז. ד״ה במה דלא חיישינן לדילמא אתי לאתויי אלא בדברים קטנים שפעמים נושאין אותן בידה) והיוצא מזה הוא דאינה מותרת לצאת אלא במוך שיש בו צורך גדול דאל״כ חיישינן לאתויי אחר הטבילה (ובזה יש לישב מה שהבאנו לעיל ממחבר א׳ דאל״כ חיישינן לאתויי אחר הטבילה (ובזה יש לישב מה שהבאנו לעיל ממחבר א׳ אשחסר מוך שמשימה לתוך אזנה כדי להגינה משמיעת רעש, דאולי על מוך כזה חיישינן לדילמא אתי לאתויי, ודו״ק, אולם בפוסקים הנ״ל שהוכיחו ממכילתין דמוך לא הוי חציצה מבואר דלא ס״ל כן...
- (82) לכאוי עדיין עלינו לבאר למה מותרת לצאת בזה"ז במוך שבאוזנה כשהוא רק משום הליחה שהרי כל הפוסקים מודין לדינא שאין להשים מוך באוזן בשעת מטבילה אלא במקום חולי ובמקום צורך גדול, וכיון שלדינא צריכה להסיר מוך כזה בשעת טבילה (דאין בה כ"כ צורך בשעת טבילה (דאין בה כ"כ צורך בשעת טבילה (דאין בה כ"כ צורך בשעת טבילה) צייע למה לא חיישינן לדילמא איתרמי לה טבילה, ואפיי את"ל דמעיקר הדין אינן חוצצין מ"מ כיון שלדינא נוהגין להסירה לא גרע מדברים שמסירין כדי שלא יטנפו (דקינ"ל ברמ"א סימן ש"ג ס"א

דאסור לצאת בהן), ויייל דאין מוסיפין על דברים שנאסרו בזמן התקנה (כמשייכ בחי חתייס לעיל נו. בענין מיעוט שאינה מקפיד שנוהגין בזהייז להסיר בשעת טבילה בחי חתייס לעיל נו. בענין מיעוט שאינה מקפיד שנוהגין בזהייז להשאום] טבילת ומיימ מותרין לצאת בהן בשבת משום דגזירת דילמא איתרמי [פתאום] טבילת מצוה לא שייד בזהייז, עיש) וממילא לענין גזירת תכשיטין נקטינן דמוך אינו חוצץ מעיקר הדין אפיי אם אינה צריכה להמוך בשעת טבילה, וממילא לא חל הגזירה עלינו מעיקרא אע"פ שבזהייז ודאי מחמירון על מוך כזה, ודו"ק.

83) יוייד סימן עייה ועייו (מובא בשויית מהרשיים דלקמן).

יים בון ליייל יייק אליים ביים או ביייין פיים אינקב. מן לי.

85) ועי בספר שערים מצויינים בהלכה על קשייע סימן קס״א ס״ק י״ג בענין סתימה בנקבי שינים שר״ל דשיעור זמן ביטול הוא בי שבועות דהיינו מזמן הטבילה עד בנקבי שינים שר״ל דשיעור זמן ביטול הוא בי שבועות דהיינו מזמן רס״ב דצריך עונת הוסת הבא (ע"ש סברתו), והביא שם בשם האבנ״ז יו״ד סימן רס״ב דצריך ביטול לחצי שנה (וע״ש שהביא משו״ת הר צבי סימן קס״ט דמהני ביטול אע״פ שדעה להחליף המוך תוך הזמן) וע״ע מש״כ שם בס״ק ט״ז בענין מוך שבאוזן.

87) והוא ע"פ מש"כ בשו"ת רמ"ע מפאנו סימן ק"י (הובא בהג' רע"א ופת"ת יו"ד סימן קצ"ח ס"ז) דהחורים והנקבים שבעומק הגוף (שאינם מתגלים בשום פעם) לא מיקרי בית הסתרים אלא מיקרי בלוע ולא בעינן שם אפי' ראוי לביאת מים

### דף סו

- .88) סימן שלייח סעיף אי
- 89) דף ל: בדפי הריייף (בשם הריאייז), מובא ברמייא סימן שייא סוף סעיף כייג.
  - 90) והייה אם הזוג הוא פקוק (ביהייל סימן שייא שם בשם הגרייא). 91) סימן שייא סייק לייה (עי מחצהייש ותהלה לדוד שמבארים דברי מגייא).
  - 91) סימן שייא סייק לייה (עי מחצהייש ותהלה לדוד שמבארים דברי מגייא) 92) שם, מובא בביהייל שם דייה דוקא.
    - 92) שט, מובא בבירוייל שט רייור דוקא. 93) סימן שלייח סקייא וביוייד סימן רפייב סקייב.
      - 94) שם בסימן שלייח סקייה.
      - 95) מובא במגייא שם ובמשנייב שם סקייו.
- 96 כדאיתא בסימן שלייט במשנייב סקייח וסקיי בשם מהרשייל ועוד אחרונים דבמקום מצוה סומכין להקל על שיטת תוסי ביצה דף ל. דייה אין (מובא ברמיא שם) דבוהייז כיון שאין בקיאין לעשות כלי שיר לא גזרינן (על טיפוח וריקוד), אולם כתב הכייז ביויד שם דלא התירו לצורך מצוה אלא לספק ולטפח שאין דומין לכלי שיר אבל לא התירו לצלצל בפעמונים דדומין ממש לכלי שיר.
  - 97) סימן שלייח סקייו.
- 98) [בהא דמקיל המשנייב במקום הדחק יש לחקור אם מיקרי שעת הדחק היכי שהפעמונים אינם אלא בכתר הספיית ולא בהפרוכת או בעצי החיים, שהרי אפשר שלא להשתמש בהכתר כלל] ועי ערוהייש שם סעיף גי שלא חש לדברי הטיז וכתב שלא להשתמש בהכתר כלל] ועי ערוהייש שם סעיף גי שלא חש לדברי הטיז וכתב דמנהג הפשוט בכל העולם הוא להקל כהמגייא, עי שמירת שבת כהלכתה פרק כיח הערה בייד שהביא בשם הגי רשיז אויערבך זייל שדן להחמיר בזהיז כיון שאין הפעמונים נעשים אלא לנוי ולא לזרז העם לעמוד לפני הסיית וממילא ייל דלא חשיבי לצורך מצוה עכתיד (אולם לפייז לכאוי ודאי יש להקל כיון שלא נעשו להשמיע קול, ואולי סייל דמיימ עבידי להשמיע קולם דזהו הנוי שלהם שעושים קול להשמיע קולם בדברי הטיז מבואר שלא החמיר אלא משום שנשו הפעמונים כדי להשמיע קולם לאנשי בית הכנסת כדי שיעמדו בפני הספיית).

### דף סז

- 99) אעייג שהגמי פריך כמה קושיות על פירוש זה מיימ לא נדחה מהלכה, עי שוייע סימן שייא סעיף כייד דקיייל דיוצאים במיני עשבים שקושרים אותם בקשרים ותולין אותן לרפואה.
  - (מובא בשמייב). עי ברכי יוסף סימן שייא, ושויית חיים שאל חייב סיי לייח (מובא בשמייב).
- 101) עי שמייב על קשייע סימן צייב סקייה שהביא משויית מהרשיים חייג סימן רכייה שהביא עובדא בדיין אחד בעיר זלאטשוב שהורה לכתוב ייקוויטליי בשבת ולשלוח לעיר בראד להגחייק מהרייש מבעלזא, והרעיש עליו המהרייש וגם רי שלמה קלוגער, עיש, וכן ראיתי בשם הייבית הלויי שהתיר לנסוע בשבת לצדיק לקבל ברכה ממנו עיש, וכן ראיתי בשם הייבית הלויי שהתיר לנסוע בשבת לצדיק לקבל ברכה ממנו בצור חולה מסוכן (כיון דאחזחק אותו צדיק שברכותיו עושין פירות), והנה במקום שהחולה בעצמו מבקש שיוליכו לצדיק או שילך בעבורו אז ודאי יש מקום גדול להתיר כדי ליתובי דעתיי דלכאוי לא גרע משאר דברים שעשין כדי ליתובי דעתו, עי אורחות חיים סימן שייא סקייה ושדי חמד מערי יוהייכ סייג אות כייד.
  - 102) בלשונות הרמביים סימן סייג.
- 103) לכאוי החילוק בין כתיבה להוצאה פשוט הוא שהרי התירו לצאת בקמיע ובשן שועל אפיי לחולה שאין בו סכנה כדאיתא בשוייע סימן שייא סוף סעיף כייה.
- 104) עי פרמ״ג סימן ש״א ס״ק נ״ג א״א דמסתפק במוצא תפילין דר״ת ברה״ר אם מותר ללבושו ולהכניסו בפנים בשבת כיון שיש ספק אם יש בהם משום מצוה (שהרי אין מברכין עליהם מספק), וכן עי בשו״ת באר יצחק או״ח סימן ט״ז שדן בזה אין מברכין עליהם מספק), וכן עי בשו״ת באר יצחק או״ח סימן ט״ז שדן בזה דדילמא מ״מ הוי מלבוש כיון דשרך ללובשן בחול כמו קמיע שאינו מומחה, ועי מנחת אריאל לעיל בדף ס. סק״ז.

### דף סח

- ין דייה 105) עי חידושים כאן דייה האמנם בתוספתא.
- 106) ולא עוד אלא שמורידין ולא מעלין כדאיתא בעייז כו: וברמביים הלי ממרים פינר הייר
  - . אוייח סימן שפייה סייא בענין עירוב, ועי יוייד סוף סיי קנייט לענין רבית (107
    - 108) הלכות ממרים פייג הייג.
      - .109 יוייד סימן בי סייק כייח
- 110) והנה עי ברדב״ז על הרמב״ם הנ״ל בהלי ממרים שכתב דאע״פ שהרמב״ם למד זכות על הקראים (שהיו בזמנו של הרמב״ם) מ״מ אותן הנמצאים בזמננו (של הרדב״ז) אין לדון אותן בכלל אנוסים אלא ככופרים [מצומה להורידן] שהרי בכל הרדב״ז) אין לדון אותן במוטב והם מחרפין ומגדפים את בעלי הקבלה, ע״ש, אולם החזי״א כתב דאע״פ שאנו מוכיחים לאותן הרשעים ואינן שומעין לנו ואין רוצים לעזוב דרכי אבותם מ״מ מיקרי אנוסים משום שאין אנו יודעין להוכיח.
- 111) [ועייע בספר שמייב כאן שהביא בשם הנתיב מצוותיך להרהייק מקאמארנא (דף נא.) וזייל ייכל הרשעים שבמדינה זאת ובפרט במדינות אשכנז, נשבע אני בחיי עולם שכולם כתינוק שנשבה לבין הנכרים ובלי דעת ידברו וכוייי עכייל]

| AL HADAF DEDICATION FORM      |                                                                      |  |
|-------------------------------|----------------------------------------------------------------------|--|
| I am interested in:           |                                                                      |  |
| Dedicating a <i>Daf</i>       | \$120.                                                               |  |
| Sponsoring an entire issue    |                                                                      |  |
| Note: It is important to      | O NOTIFY US SIX WEEKS IN ADVANCE IN ORDER TO RESERVE A SPECIFIC DATE |  |
| DATE & TEXT OF DEDICAT        |                                                                      |  |
| Check is enclosed. Make tax o | deductible check payable to Al Hadaf.                                |  |
| Please charge my MasterCard   | d/Visa/AMEX \$                                                       |  |
| Card #                        | Exp. date:                                                           |  |
| NAME:                         |                                                                      |  |
| ADDRESS:                      |                                                                      |  |
| PHONE:                        |                                                                      |  |
|                               | O: Al Hadaf / P.O. Box 791 / Monsey, NY 10952 / 845-356-9114         |  |

### Notice about back issues

Back issues from last cycle are available @ \$2.50 each to members (for orders of 10 issues and more), and to non-members (or for orders less than 10 issues) @ \$3.00 each:

[Note: You might want to consider ordering back issues for your son in Yeshiva.]

Mesechtas Berachos 4 issues, Shabbos 10, Eruvin 7, Pesachim 7, Shekalim 1, Yoma 5, Succah 3, Beitza 3, Rosh Hashana 2, Megilla 2, Moed Katan 2, Chagiga 2, Yevamos 9, Ksubos 8, Nedarim 6, Nazir 4, Sotah 3, Gittin 6, Kiddushin 5, Bava Kama 7, Bava Metzia 7, Bava Basra 11, Sanhedrin 7 Makos 1 Double issue, Sh'vuos 2 Dbl issues, Avodah Zorah w/Horias 5, Zevachim 7, Menachos 7, Chullin 9, Bechoros 4, Arachin 2, Temura 2, Meilah 2, Nidda 4.

Overseas & Canada - additional charge for postage.

# <u>LIMITED TIME SPECIAL OFFER</u> - FULL SET APPROX 175 ISSUES FOR ONLY \$350.

- Enclose an additional \$100 to have the set sent in 8 customized binders.

| 97 | This Al Hadaf was made possible by the following daf dedications  | יום     |     |
|----|-------------------------------------------------------------------|---------|-----|
| נג |                                                                   | יז סיון | Fri |
|    |                                                                   | June 24 |     |
| נד | * LEOPOLD LOEWY לזיינ שלמה יהודה בן יששכר דב הלוי זייל            | יח סיון | Sh  |
|    | * Cedarbaum לזיינ אלקע בת עזריאל הירש                             | June 25 |     |
| נה |                                                                   | יט סיון | Sun |
|    |                                                                   | June 26 |     |
| נו |                                                                   | כ סיון  | Mon |
| C7 |                                                                   | כא סיון | Tue |
|    | * זייל Sait לזיינ איטא רשי בת חיים בן ציון בנימין הלוי            |         |     |
| נח | * לזיינ רי דוב בייר יצחק אייזק האלצער - Sponsored by his daughter | כב סיון | Wed |
|    | Mrs. Leah Kraus and by his grandchildren Moshe & Charni Shochet   | June 29 |     |
| נט |                                                                   | כג סיון | Thr |
| ס  | * אייל Gelbtuch לזיינ הרהייח רי משה בן אליעזר ליבר                | כד סיון | Fri |
| סא |                                                                   | כה סיון | Sh  |
| סב |                                                                   | כו סיון | Sun |
| סג | * In memory of Yekutiel ben Eliezer Schoen z"l                    | כז סיון | Mon |
| סד | * לזיינ החבר שמואל בן החבר בנימין הכהן וואלערשטיין זייל           | כח סיון | Tue |
| סה |                                                                   | כט סיון | Wed |
|    |                                                                   | July 6  |     |
| סו |                                                                   | ל סיון  | Thr |
|    |                                                                   | July 7  |     |
| סז | * זייל ERNST GUTMAN לזיינ יצחק בן מרדכי                           | א תמוז  | Fri |
| סח | * זייל SOFIE GUTMAN לזיינ האשה שרה בת יהושע                       | ב תמוז  | Sh  |
|    | * לזיינ אליעזר זאב בן צבי דוב זייל                                | July 9  |     |

\* Denotes Yartzeit

We are pleased to announce that Tuvia's Beautiful Gemara Menukad on Mesechtas Shabbos is now available at Tuvia's and at better bookstores nationwide. (\$20) To order call Tuvia's at 845-426-0824, or you can order online at alhadafyomi.org

Special Offer - Free shipping for online orders.